
ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, jan/dez. 2025



FACULDADE CATÓLICA DO MARANHÃO

Prof. Iran Gomes Brito

Prof. Anderson Costa Pereira

Profa. Henia Vieira Sobrinho

DIRETOR GERAL

VICE-DIRETOR

DIRETORA ACADÊMICA



Revista ECOS
Faculdade Católida do Maranhão - FACMA

EDITOR-CHEFE
Prof. Me. Anderson Costa Pereira

EDITORES
Lúcia Cristina Ferreira Lopes Pestana - Revisão Editorial
Raimundo Nonato Araújo Portela Filho - Revisão Editorial
Hugo Pinheiro Costa - Editor Layout

CONSELHO EDITORIAL
Anderson Costa Pereira – Faculdade Católida do Maranhão
Edna Selma David Silva – Universidade Federal do Maranhão
Cláudio Roberto S. Cruz – Faculdade Católida do Maranhão
José Carlos de Castro Dantas – Universidade Estadual do Maranhão
Janilson José Alves Viegas – Universidade Federal do Maranhão
Reuberson Rodrigues Ferreira – Pontifícia Universidade Católica de São Paulo
Gutemberg de Sousa Feitosa – Faculdade Católida do Maranhão
José Francisco Rodrigues Neto – Faculdade Católida do Maranhão
Raimundo Nonato Araújo Portela Filho – Faculdade Católida do Maranhão
Alfredo Viana Avelar – Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul
Carlos Fernando Silva Brito – Universidade Federal de Minas Gerais
Tiago Cosmo da Silva Dias –  Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 



A LOUCURA COMO MÉTODO DE 
EXCLUSÃO SOCIAL
Leonilson Batista Junior 

Maria Vera Lúcia Pessoa Porto
p. 09-17 

SUMÁRIO

Artigos

O ENIGMA DA CONSCIÊNCIA EM IA: 
uma análise sob a ótica do hilemorfismo 

aristotélico-tomista
Robison França Mendes Junior

p. 18-25

A IMORTALIDADE E IMATERIALIDADE DA 
ALMA EM CONFRONTO COM O CONCEITO DE 

MATÉRIA EM SÃO TOMÁS DE AQUINO
Luiz Eduardo Dias Brandão

p. 26-36 

PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM:
 fundamentos metafísicos e antropológicos

Jeferson de Moraes Reis
p. 37-52

O RETORNO DA PESSOA:

Helder Machado Passos
Rita de Cássia Oliveira

Hugo Pinheiro Costa
p. 53-68

APRESENTAÇÃO
p.  6-7 

 a noção de pessoa segundo o personalismo 
ontológico moderno de Karol Wojtyla, frente à 

crítica de Paul Ricoeur ao personalismo



MARQUES, Luís Felipe; PARO, Thiago Faccini. 
Liturgia e Catequese: um só coração. 

Aparecida: Editora Santuário, 2024. 120p.
Eduardo de Amorim

p. 115-117

Resenhas

DO PULCHRUM À EXISTÊNCIA ÉTICA: 
relação entre a experiência da beleza e a 

estética das virtudes em Tomás de Aquino.
Wellington Santos Pires
Messias Nunes Correia

p. 69-87 

A CATEQUESE DE INSPIRAÇÃO 
CATECUMENAL A PARTIR DOS ITINERÁRIOS

Luís Oliveira Freitas
p. 88-102 

LITURGIA COMO TEOLOGIA EM ATO:
centralidade, mistagogia e pastoralidade na 

vida da igreja à luz da Sacrosanctum Concilium
José Francisco Rodrigues Neto

p. 103-113

CALDEIRA, Rodrigo Coppe (org.). 
Concílio Vaticano II: experiências e 

contextos. São Paulo: Paulus, 2022.
Pedro Costa de Oliveira

p. 118-120



6

APRESENTAÇÃO
A Revista Ecos, em seu número 13, ano 2025, reafirma mais 

uma vez sua identidade como espaço de diálogo interdisciplinar no 
campo da filosofia, da teologia e das demais ciências humanas, aco-
lhendo pesquisas que interrogam criticamente a condição humana, 
a fé cristã e os desafios contemporâneos da cultura, da ética e da vida 
eclesial. Os artigos aqui reunidos evidenciam a vitalidade da reflexão 
acadêmica desenvolvida em diferentes horizontes teóricos por diver-
sos pesquisadores, mas convergentes na busca pela verdade e pela 
dignidade da pessoa humana.

Abrindo este número, o artigo “A loucura como método de 
exclusão social”, de Leonilson Batista Junior e Maria Vera Lúcia 
Pessoa Porto, propõe uma análise histórico-crítica da instrumenta-
lização da loucura como mecanismo de segregação e violência social. 
Inspirado nas reflexões de Michel Foucault, o estudo evidencia como 
práticas médicas e institucionais, especialmente nos séculos XIX e 
XX no Brasil, contribuíram para a exclusão sistemática de milhares 
de pessoas, convidando à memória crítica e à superação de estigmas 
ainda presentes na sociedade atual.

Na interface entre filosofia clássica e tecnologia contemporâ-
nea, Robison França Mendes Junior, em “O enigma da consciência 
em IA”, investiga a possibilidade de consciência em sistemas de inte-
ligência artificial à luz do hilemorfismo aristotélico-tomista. O autor 
sustenta que a consciência humana, fundada na unidade substancial 
entre corpo e alma, não pode ser reduzida a processos funcionais ou 
materiais, reafirmando a responsabilidade moral como prerrogativa 
exclusivamente humana.

Ainda no âmbito da antropologia filosófica tomista, Luiz Edu-
ardo Dias Brandão, em “A imortalidade e imaterialidade da alma 
em confronto com o conceito de matéria em São Tomás de 
Aquino”, examina a noção de matéria como princípio de individu-
ação e potencialidade, demonstrando como a concepção tomasiana 
da alma humana fundamenta sua imaterialidade e imortalidade, a 
partir de textos centrais do Aquinate.

O artigo “Plotino e sua concepção de homem”, de Jeferson 
de Moraes Reis, retoma as Enéadas para apresentar os fundamentos 
metafísicos e antropológicos do pensamento plotiniano. A reflexão 
destaca a primazia da alma sobre o corpo e o itinerário espiritual que 
conduz o ser humano ao êxtase, compreendido como unificação com 
o Uno.

No campo do personalismo, Helder Machado Passos, Rita de 
Cássia Oliveira e Hugo Pinheiro Costa analisam a ideia de “O retor-
no da pessoa”, examinando a crítica de Paul Ricoeur ao personalis-
mo de Emmanuel Mounier e o modo como Karol Wojtyla, por meio 
do personalismo ontológico moderno, oferece uma noção de pessoa 



7

dotada de maior densidade metafísica e epistemológica, capaz de integrar ser 
e consciência.

A reflexão ética e estética encontra espaço no artigo “Do pulchrum 
à existência ética”, de Wellington Santos Pires e Messias Nunes Correia, que 
investiga a beleza como transcendental em Tomás de Aquino. Os autores evi-
denciam como a experiência do belo possui força formativa no agir humano, 
articulando metafísica, antropologia e ética das virtudes.

No campo pastoral e catequético, Luís Oliveira Freitas, em “A catequese 
de inspiração catecumenal a partir dos itinerários”, apresenta uma análise 
dos itinerários catequéticos desenvolvidos em âmbito nacional e na Arquidio-
cese de São Luís do Maranhão, destacando potencialidades, limites e sugestões 
para a iniciação à vida cristã na realidade eclesial atual.

Encerrando a seção de artigos, Gilberto Costa Soares Junior, em “Litur-
gia como teologia em ato”, aprofunda a compreensão da liturgia à luz da 
Sacrosanctum Concilium, ressaltando sua centralidade, dimensão mistagógica 
e relevância pastoral. O estudo evidencia a liturgia como fonte de formação 
espiritual, missionária e cultural, capaz de integrar fé e vida.

Este número conta ainda com duas resenhas críticas de obras atuais. 
Eduardo de Amorim apresenta a obra Liturgia e Catequese: um só coração, 
de Luís Felipe Marques e Thiago Faccini Paro, enquanto Pedro Costa de Oliveira 
resenha o livro Concílio Vaticano II: experiências e contextos, organizado 
por Rodrigo Coppe Caldeira, contribuindo para o aprofundamento da recepção 
conciliar no contexto atual.

Assim, ao oferecer este conjunto de reflexões, a Revista Ecos reafirma 
seu compromisso com uma produção acadêmica rigorosa, enraizada na tradi-
ção cristã e aberta ao diálogo com os desafios do presente, desejando que este 
número inspire novas pesquisas, práticas pastorais e caminhos de humaniza-
ção.

Anderson Costa Pereira 
Editor-chefe 



8

ARTIGOS



EC
O

S 
- S

ão
 L

uí
s,

 v.
 13

, n
. 1

, j
an

/d
ez

. 2
02

5

A LOUCURA COMO MÉTODO DE EXCLUSÃO 
SOCIAL1 

MADNESS AS A METHOD OF SOCIAL EXCLU-
SION

Leonilson Batista Junior 2

Maria Vera Lúcia Pessoa Porto3

RESUMO: Ao longo da história, por vezes, a loucura foi utilizada como meio de ex-
clusão e segregação social. Pensadores e filósofos, como o francês Michel Foucault, 
desenvolveram pesquisas e teorias que comprovam como a instrumentalização dos 
transtornos sociais para fins de discriminar, excluir, escantear e até assassinar pesso-
as marcou a construção de sociedades e grupos de pessoas. Essa é uma realidade no 
Brasil e no mundo. Os séculos XIX e XX em território nacional, no Brasil, foram for-
temente marcados pela construção e ativação de asilos, clínicas e hospitais psiqui-
átricos, além dos manicômios. Mais de 60 mil pessoas foram vítimas da medicina 
violenta, tratamentos desumanos e condições de vida insalubres em tais hospitais. 
Se colocar diante desses acontecimentos é rememorar o preconceito e o terrorismo 
vividos nesses tempos e pensar na atualidade ainda estigmatizada pelos mesmos 
motivos.

Palavras-chave: loucura; Foucault; hospitais; exclusão.

ABSTRACT: Throughout history, madness has sometimes been used as a means 
of social exclusion and segregation. Thinkers and philosophers, such as the Fren-
chman Michel Foucault, developed research and theories that prove how the ins-
trumentalization of social disorders for the purpose of discriminating, excluding, 
sidelining and even murdering people marked the construction of societies and 
groups of people in Brazil and around the world. The 19th and 20th centuries in 
the national territory were strongly marked by the construction and activation of 
asylums, clinics and psychiatric hospitals, the asylums. More than 60,000 people 
have fallen victim to violent medicine, inhumane treatments and unsanitary living 
conditions in such hospitals. To face these events is to remember the prejudice and 
terrorism experienced in those times and to think about current times that are still 
stigmatized for the same reasons.

Keywords: madness; Foucault; hospitals; exclusion. 

1 Artigo Científico apresentado à Universidade do Estado do Rio Grande do Norte -UERN, para con-
solidar o Projeto de Iniciação Científica, PIBIC – Edição 2024/2025. Edital nº 001/2024.Título da 
Pesquisa: A loucura como método: a experiência do Hospital de Barbacena, Minas Gerais, Brasil, com 
orientação da Professora Dra. Maria Vera Lúcia Pessoa Porto.
2 Discente do 7º período do curso de Filosofia (Licenciatura), Departamento de Filosofia, Faculdade 
de Filosofia e Ciências Sociais, da Universidade do Estado do Rio Grande do Norte. E-mail: leonil-
sonba583@gmail.com .
3 Doutora em Filosofia Prática, pela Universidade Federal da Paraíba, com sanduíche na Universida-
de Católica de Louvain la Neuve, Bélgica, Graduada em Psicologia e Especialista em Neuropsicologia, 
pela UniCatólica do Rio Grande do Norte. E-mail: veraluciapessoaporto@gmail.com.

9



10ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 09-17, jan./dez. 2025

MARIA, Leonilson Batista Junio; PORTO, Vera Lúcia Pessoa. A LOUCURA 
COMO MÉTODO DE EXCLUSÃO SOCIAL. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

1 INTRODUÇÃO

Dentre tantos instrumentos e meios de discriminação e segregação so-
cial criados ao longo da história, a loucura ocupou um espaço significativo. Isso 
pelo fato de que, em determinada época, homens, mulheres e tantas outras pes-
soas com as mais diferentes idades e necessidades especiais, físicas ou mentais, 
foram tratadas como escória da sociedade e encaminhadas para lugares respon-
sáveis por “trata-las” ou melhor descarta-las. 

A partir do século XVIII os hospitais psiquiátricos, também chamados de 
manicômios, se tornaram espaço para todas as pessoas diagnosticadas, pela me-
dicina ou pelos padrões sociais, de louca. Isso pelo fato de que, qualquer pessoa 
com algum distúrbio mental ou pertencente a algum grupo social menos favo-
recido estaria sujeito a ser brutalmente encaminhado a um manicômio para ser 
aprisionado e tratado. Cerca de 70% não tinham diagnóstico de doença mental. 
Eram epiléticos, alcoolistas, homossexuais, prostitutas, gente que se rebelava, 
gente que se tornara incômoda para alguém com mais poder (Arbex, 2013, p. 
08).

A cidade de Barbacena, interior do estado de Minas Gerais, ficou conhe-
cida como a “cidade de loucos”, pela presença de alguns hospitais psiquiátricos, 
dentre eles, o Hospital Colônia. Foi no Colônia que morreram aproximadamen-
te 60 mil pessoas, a partir de torturas, privação de alimento, doenças decorren-
tes da falta de higienização, dentre outras causas.

O presente artigo propõe uma reflexão acerca da instrumentalização da 
loucura como meio de exclusão, segregação e discriminação social, utilizando-
-se dos conceitos de poder, loucura, privação e liberdade trabalhados pelo filó-
sofo Michel Foucault, em sua obra História da Loucura na Idade Clássica além 
de outros autores que problematizaram a questão em pauta no Brasil. 

2 A LOUCURA NO BRASIL: Hospital colônia de Barbacena 

A história do Brasil é marcada por grandes eventualidades, conquistas, 
evolução, desenvolvimento. Porém, ao mesmo tempo por retrocessos sociais e 
outros acontecimentos negativamente históricos. Ao final do século XVIII até o 
século XX, o país mais uma vez tem as páginas de sua história marcadas, desta 
vez com um fato profundamente desumano conhecido por “período manico-
mial”, termo utilizado para dar nome ao modelo de tratamento estabelecido por 
hospitais psiquiátricos da época: os manicômios. 

O estado de Minas Gerais sediou o lamentável acontecimento que resul-
tou na morte de mais de 60 mil pessoas, de vários lugares diferentes, algumas, 



11ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 09-17, jan./dez. 2025

MARIA, Leonilson Batista Junio; PORTO, Vera Lúcia Pessoa. A LOUCURA 
COMO MÉTODO DE EXCLUSÃO SOCIAL. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

inclusive, inocentes ou sãs de corpo e de mente. “Eles que foram chamados de 
‘doidos’, denunciam a loucura dos ‘normais’” (Arbex, 2013, p. 08). Especialmen-
te na cidade de Barbacena, interior de Minas Gerais, que viria a ser conhecida 
Brasil afora por “cidade dos loucos”, é que fundaram muitos dos hospícios bra-
sileiros, o maior e mais famoso deles, o hospital Colônia de Barbacena, teve 
dentro de suas salas, pátios e consultórios os atos mais bárbaros e desumanos, 
realizados através da medicina psiquiátrica motivados pelo preconceito social, 
da desumanização e do lucro excessivo. 

O período manicomial exigiu um processo profundo de mudanças no 
sistema de saúde pública e na legislação brasileira, sobretudo quando com o fim 
dos manicômios e com a reforma psiquiátrica, foram expostos os crimes cometi-
dos por médicos, enfermeiros, agentes, funcionários dos poderes públicos e até 
mesmo empresários, que não somente realizavam os atos dentro dos hospitais, 
mas financiavam, alimentavam e divulgavam erroneamente o sistema. O Colô-
nia ficou conhecido como um campo de concentração, em alusão ao holocausto 
nazista durante a segunda guerra mundial, por semelhanças desumanas desde 
as internações dos pacientes às suas permanências e dia a dia dentro dos hospi-
tais, às mortes causadas pelo trabalho excessivo ou o descaso nos tratamentos 
oferecidos. 

Daniele Arbex na dedicatória de sua obra “Holocausto brasileiro” escreve: 
“Este livro é dedicado a milhares de homens, mulheres e crianças que perderam 
a vida num campo de concentração chamado Colônia [...]” (Arbex, 2013, p. 06). 
Os pacientes chegavam ao hospital Colônia acusados das mais diferentes ma-
neiras, porém todos eram “diagnosticados” como portadores da loucura. “Diag-
nosticados” porque muitos deles, inclusive crianças, não tinham absolutamente 
nada, simplesmente eram tidos como fora dos padrões sociais da época. 

Cerca de 70% não tinham diagnóstico de doença mental. Eram epiléticos, alco-
olistas, homossexuais, prostitutas, gente que se rebelava, gente que se tornara 
incômoda para alguém com mais poder. Eram meninas grávidas, violentadas 
por seus ptrões, eram esposas confinadas para que o marido pudesse morar com 
a amante, eram filhas de fazendeiros as quais perderam a virgindade antes do 
casamento. Eram homens e mulheres que haviam extraviado seus documentos. 
Alguns eram apenas tímidos. Pelo menos trinta e três eram crianças (Arbex, 
2013, p. 08).

Eram todos e todas considerados a escória da sociedade, marginalizados 
e tidos como loucos por não corresponderem às expectativas ou modelos sociais 
que eram referências. Assim, “[...] o que acontece no Colônia é a desumanidade, 
a crueldade planejada. No hospício, tira-se o caráter humano de uma pessoa, e 
ela deixa de ser gente [...]” (Arbex, 2013, p. 09). Sem justificativas coerentes para 
tais fatos, uma “limpeza social” era a arché que motivava a instrumentalização 
da loucura para a desumanização, exclusão e morte de tantas pessoas.



12ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 09-17, jan./dez. 2025

MARIA, Leonilson Batista Junio; PORTO, Vera Lúcia Pessoa. A LOUCURA 
COMO MÉTODO DE EXCLUSÃO SOCIAL. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

O Colônia tornou–se destino de desafetos, homossexuais, militantes políticos, 
mães solteiras, alcoolistas, mendigos, negros, pobres, pessoas sem documentos 
e todos os tipos de indesejados, inclusive os chamados insanos. A teoria euge-
nista, que sustentava a ideia de limpeza social, fortalecia o hospital e justificava 
seus abusos (Arbex, 2013, p. 16).  

Somente por volta do final da década de 70 que um movimento mais 
efetivo começou a se levantar contra as instituições psiquiátricas que ofereciam 
esse tipo de tratamento manicomial, através de denúncias, relatos e da descen-
tralização do poder dos próprios hospitais.

3 A LOUCURA COMO MÉTODO DE EXCLUSÃO SOCIAL

De acordo com Michel Foucault, a loucura passou a ser utilizada como 
pretexto de exclusão social, associando-se a outras doenças como a lepra, que 
estigmatizava o indivíduo e o condenava a viver isolado do seu grupo social, de 
sua cidade, de sua família. 

[...] De fato, a verdadeira herança da lepra não é aí que deve ser buscada, mas 
sim num fenômeno bastante complexo, do qual a medicina demorará para se 
apropriar. Esse fenômeno é a loucura. Mas será necessário um longo momento 
de latência, quase dois séculos, para que esse novo espantalho, que sucede à 
lepra nos medos seculares, suscite como ela reações de divisão, de exclusão, de 
purificação que, no entanto, lhe são aparentadas de uma maneira bem evidente 
[...] (Foucault, 1978, p. 12).

Pouco a pouco, pessoas nascidas com algum transtorno mental eram re-
duzidas a “coisas animalescas”, sem sentido, sem direção racional que os levas-
se a se introduzir nos vários âmbitos da sociedade. Tornaram-se ameaças em 
muitos lugares e passaram a ser introduzidos em ambientes diversificados com 
o objetivo de “controlar a loucura” ou amenizar os danos causados por ela nas 
pessoas que “sem sorte” a possuíam. Sobre isso explica Foucault: 

[...] A animalidade que assola a loucura despoja o homem do que nele pode 
haver de humano; mas não para entregá-lo a outros poderes, apenas para es-
tabelece-lo no grau zero de sua própria natureza. A loucura, em suas formas 
últimas, é, para o Classicismo, o homem em relacionamento imediato com sua 
animalidade, sem outra referência qualquer, sem nenhum recurso [...] (Fou-
cault, 1978, p. 168).

Tal pensamento foi se fortificando no século XVIII quando os hospitais 
psiquiátricos foram surgindo no mundo para “tratar” a loucura, ameaçando du-
plamente a pessoa com tais transtornos, pois, além de ser excluída do meio so-
cial, era também assinalada como doente, “doente de loucura” e isolado. 

É nesse momento que nos eventos históricos se expõe, efetivamente, o perigo 
da loucura. Houve, a partir daí, uma mudança radical: estabelece-se a doença, 
elaboram-se formas de tratamento, criam-se internatos. O doente passa a ser 
visto como perigoso e várias outras denominações para apontar esse perigo 
surgem: aberração, possuído pelo demônio, etc. O tratamento, por conseguinte, 



13ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 09-17, jan./dez. 2025

MARIA, Leonilson Batista Junio; PORTO, Vera Lúcia Pessoa. A LOUCURA 
COMO MÉTODO DE EXCLUSÃO SOCIAL. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

oscila constantemente entre espancamentos, privação de alimentos, tortura 
generalizada e indiscriminada e, entre outras, o aprisionamento dos doentes 
para que possam se livrar dessa “possessão” (Porto, 2017, p. 73). 

  

A maneira como a loucura foi sendo apresentada à sociedade, sobretudo 
pela ampliação dos manicômios e a detenção de mais e mais pessoas considera-
das loucas, foi ampliando também o caráter excludente e repulsivo das pessoas 
para com quem possuísse algum transtorno mental, não obstante isso, a loucura 
passou a ser uma justificativa para também serem excluídas e detidas pessoas 
consideradas fora dos padrões sociais da época, foi o que motivou, no Brasil, 
o internamento de milhares de pessoas e a morte de aproximadamente 60 mil 
delas em meados do século XX. Narra Daniela Arbex: 

[...] Eram um não ser. Pela narrativa, eles retornam, como Maria de Jesus, inter-
nada porque se sentia triste, Antônio da Silva, porque era epilético. Ou ainda 
Antônio Gomes da Silva, sem diagnóstico, que ficou vinte e um dos trinta e 
quatro anos de internação mudo porque ninguém se lembrou de perguntar se 
ele falava [...] (2013, p. 08).

A problemática fica cada vez mais enraizada no contexto social dos sé-
culos XVIII, XIX e XX porque muitas pessoas, empresas e os próprios governos 
passaram a lucrar com a “loucura”, financiando os internamentos das pessoas 
nos manicômios, desviando verbas para mantimento, censurando a mídia para 
esconder os verdadeiros fatos como a superlotação, a falta de higiene dos am-
bientes e dos internos, o uso excessivo e desregulado de medicamentos e inje-
ções, além do uso de eletrochoques como terapia, que em alguns casos chega-
vam a matar os pacientes. A partir dessas mesmas reflexões, Porto afirma: 

Nestas análises, é-nos apresentada não somente a “chave” ou a verdade que 
se estabelece no surgimento do internato. Além disso, várias outras verdades 
se apresentam como que em um “jogo”. Então, aparecem associadas à doença 
mental questões sociais e dificuldades do âmbito da política, cujas resoluções, 
assim, passam a ser elementos considerados como problemáticas e associados 
à loucura (2017, p. 73). 

Daniela Arbex ainda afirma que um dos principais motivos utilizados 
como justificativa para toda essa atrocidade é o de “[...] livrar a sociedade da 
escória, desfazendo-se dela, de preferência em local que a vista não pudesse 
alcançar (2013, p. 16). Mesmo nos dias atuais, o pensamento de isolar quem não 
oferece benefícios ou lucro para a sociedade é ecoado nas discussões e ações de 
muitas pessoas. 

4 COMO O PODER NAS INSTITUIÇÕES PSIQUIÁTRICAS 
AFETA E APRISIONA O INDIVÍDUO E A SOCIEDADE 

Questionamentos podem surgir ao pensar em todos os atos realizados pelos 



14ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 09-17, jan./dez. 2025

MARIA, Leonilson Batista Junio; PORTO, Vera Lúcia Pessoa. A LOUCURA 
COMO MÉTODO DE EXCLUSÃO SOCIAL. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

manicômios nos últimos séculos e por todos os interessados em manter tais institui-
ções fortemente inquestionáveis e em alta durante tanto tempo. Quem permitiu que 
tantas pessoas morressem à míngua? Sob qual autoridade tantos foram presos e tortu-
rados em nome da loucura? Fato é que o poder nas instituições psiquiátricas afetou e 
aprisionou por muito tempo os indivíduos e a própria sociedade. Sobre isso, partindo 
do hospital colônia de Barbacena, Juliana Brandão Moreira escreve em Arqueologia 
da loucura: “[...] A instituição apresentou-se como mantenedora da ordem social ao 
segregar e controlar um heterogêneo grupo de sujeitos indesejáveis. Para isto, fazia 
uso de uma gama material composta pelas edificações e objetos móveis institucionais” 
(2021, p. 09). 

Um poder pode emergir quando algo ou alguém é naturalmente ou vantajosa-
mente colocado acima, com uma força física ou moral, com influência. Esta influência 
pode ter efeito sobre uma pessoa ou um grupo de pessoas nos mais variados contextos, 
no contexto do hospital colônia, a influência sobre os pacientes era justificada pelo cré-
dito da própria medicina e por financiamentos políticos e de empresários interessados 
no lucro. O que colocou as instituições psiquiátricas em evidência foi inicialmente a 
segregação feita entre razão e irracionalidade, ou seja, o que se distancia da razão e da 
normalidade é consequentemente loucura, distúrbio, anormalidade. O ser humano é 
vulnerável a isso, nascendo com a capacidade racional, pode também ser afetado por 
algum transtorno mental que o limite de algumas atividades consideradas “normais”, 
ou seja, muitos transtornos psicológicos não podem ser prevenidos na gestação e ao 
nascer e se desenvolver o indivíduo fica totalmente ou parcialmente dependente de 
outro. 

Na história do mundo ocidental, há uma constante relação dicotômica entre 
razão e irracionalidade. A razão costuma ser moldada socialmente e relaciona-
da àquilo que é moralmente aceito. Tudo o que foge desse padrão é rechaçado 
como loucura, uma loucura cuja imagem é negativa e pejorativa (Moreira, 2021, 
p. 27)

Partindo do pressuposto que tudo o que foge da razão é considerado lou-
cura, foi-se entendendo que indivíduos com condições psicológicas limitadas 
ou “alteradas”, não conseguiriam conviver em um grupo social ou trabalhar para 
o sistema, e uma chave de resposta para tal problemática aparece com a insti-
tuições psiquiátricas e sua capacidade de controlar, amenizar, normalizar palia-
tivamente ou de uma vez por todas a loucura. A medicina, por certo período, se 
torna então a fonte do poder de cura e de resolução para os problemas sociais, 
partindo do pensamento de Foucault, Moreira argumenta: 

[...] É o que Foucault (1984) chamou de biopoder: diferente do antigo poder 
soberano que fazia uso da ameaça de morte para se impor sobre as pessoas, o 
biopoder, ao contrário, utiliza de meios para conhecer, organizar e controlar a 
vida dos sujeitos em seus diferentes aspectos, fazendo uso, inclusive, do discur-
so médico a fim de sanar a sociedade de todos os males sociais (Moreira, 2021, 
p. 32). 



15ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 09-17, jan./dez. 2025

MARIA, Leonilson Batista Junio; PORTO, Vera Lúcia Pessoa. A LOUCURA 
COMO MÉTODO DE EXCLUSÃO SOCIAL. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

Utilizando o poder da medicina e amparados pelo interesse financeiro de mui-
tas pessoas e órgãos públicos e empresariais, os hospitais psiquiátricos mantiveram-se 
por muito tempo no controle direto e indireto de muitos grupos sociais nas cidades, 
como foi o caso de Barbacena, em Minas Gerais, algumas cidades da França e outras 
localidades.   

5 PROCEDIMENTOS METODOLÓGICOS

Com o objetivo de pesquisar, investigar e discorrer sobre a temática da 
loucura, tivemos como preocupação a de gerar resultados para discussões futu-
ras e até resolução de questões e problemáticas sobre a vida em sociedade. Desse 
modo, o objetivo geral desse artigo é problematizar o fato de a loucura ter sido 
utilizada como método de exclusão social em um período da história, particu-
larmente no Hospital Colônia, em Barbacena, Minas Gerais, Brasil. 

Para fundamentar as discussões e argumentos sobre a temática, foram 
utilizadas referências bibliográficas de Michel Foucault, especialmente sua obra 
A História da loucura, além da obra Holocausto Brasileiro de Daniela Arbex e 
as teses de doutorado das Prof.ª Maria Vera Lucia Pessoa Porto e Juliana Maria 
Brandão Moreira, com os temas, respectivamente: Caminhos da liberdade em 
Foucault: das relações de poder ao cuidado de si no processo de subjetivação e 
Arqueologia da loucura: Narrativas alternativas, cultura material e história do 
Hospital Colônia de Barbacena. 

6 ANÁLISE E DISCUSSÃO DOS RESULTADOS

A partir da pesquisa, pôde-se analisar que a loucura foi negativamente 
utilizada como pretexto de exclusão social para milhares de pessoas e isso im-
pactou toda uma geração. O fato de na atualidade haver leis e políticas públicas 
que asseguram o direito de pessoas com algum transtorno mental ou pessoas 
oriundas de grupos sociais menos favorecidos, não garantem, em plenitude, o 
bem-estar social dessas mesmas pessoas. Pois, a discriminação e o preconceito 
tidos no século XVIII a XX, ainda perdura no século XXI. 

Os resultados interpretados à luz do pensamento de Michel Foucault só 
reforçam que o homem é capaz de utilizar a vulnerabilidade de um outro para 
benefício próprio. Foi o testemunhado por muitos pacientes do Hospital Colônia 
de Barbacena, que vivendo as torturas, a fome e a insalubridade sentiram em seus 
corpos e em suas mentes a pressão feita pelo sistema financiado pelo poder e pela 
ganância de grupos sociais favorecidos, sobre grupos sociais menos favorecidos ou 



16ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 09-17, jan./dez. 2025

MARIA, Leonilson Batista Junio; PORTO, Vera Lúcia Pessoa. A LOUCURA 
COMO MÉTODO DE EXCLUSÃO SOCIAL. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

fora dos padrões financeiros, de estética, de raça, de gênero e de cultura da época.

7 CONCLUSÃO

O movimento antimanicomial foi crescendo no Brasil e no mundo e, a 
partir de todas as informações e testemunhos colhidos de vários hospitais psi-
quiátricos, começou a luta pelo fechamento dos manicômios, com isso, pau-
latinamente, surge, a garantia dos direitos das pessoas com algum transtorno 
mental, a reforma no sistema psiquiátrico do país e o combate a qualquer tipo de 
exclusão ou repulsa social para com as pessoas que necessitasse de atendimento 
psicológico ou especializado.

O sistema psiquiátrico do país foi pouco a pouco sendo alterado, devido 
às inúmeras denúncias levantadas de dentro dos manicômios e a descoberta 
dos acontecimentos vividos por milhares de pessoas dentro desses lugares. A 
reforma psiquiátrica também faz parte das motivações que levaram a Reforma 
Sanitária no Brasil e posteriormente a criação do Sistema Único de Saúde, o 
SUS. Somente em 06 de abril de 2001 que a lei 10.216 instituiu as mudanças na 
área da saúde mental que traz, entre outros direitos, o de acesso ao melhor trata-
mento do sistema de saúde; o tratamento com humanidade e respeito em todos 
os âmbitos; o tratamento em ambiente terapêutico pelos meios menos invasivos 
possíveis; dentre outros. 

A lei ainda assegura a proteção contra qualquer forma de abuso e explo-
ração, que mesmo com a legislação vigente acaba sendo notada em várias esfe-
ras da sociedade, nas famílias, nos espaços educacionais e de saúde, além de em 
espaços públicos e de convivência que por vezes restringem os acessos a áreas de 
lazer alegando a incapacidade mental e até física de pessoas com transtornos.

É possível concluir, a partir do exposto, que a história do Brasil foi marcada 
pela discriminação e exclusão parcial ou completa de milhares de pessoas, 
que nascendo em condições totalmente vulneráveis tiveram sua dignidade e 
até as próprias vidas descartadas. É de suma importância analisar, refletir e 
ressignificar tais acontecimentos fazendo memória de todas as vítimas deste 
período e motivando a revisão e fortalecimento das leis, normas e estatutos 
que garantam a saúde e bem-estar de todas as pessoas que, na atualidade, têm 
algum transtorno mental.

O ocorrido no Hospital Colônia e outros em Barbacena no Brasil e de-
mais países, é reflexo de uma sociedade que, elegendo padrões para a vida social, 
acaba estigmatizando e dificultando a vida de vários grupos e pessoas, que mes-
mo diante das limitações físicas ou mentais, querem somente serem respeitadas 
e viver com dignidade.



17ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 09-17, jan./dez. 2025

MARIA, Leonilson Batista Junio; PORTO, Vera Lúcia Pessoa. A LOUCURA 
COMO MÉTODO DE EXCLUSÃO SOCIAL. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

REFERÊNCIAS
ARBEX, Daniela. Holocausto Brasileiro. São Paulo: Geração Editorial, 2013. 

FOUCAULT, Michel. História da Loucura. São Paulo: Editora Perspectiva, 1978.

MOREIRA, Juliana Brandão. Arqueologia da loucura: narrativas alternativas, 
cultura material e história do Hospital Colônia de Barbacena. 2021. 217 f. Tese 
(Doutorado em Filosofia) — Universidade Federal de Minas Gerais, Faculdade de 
Filosofia e Ciências Humanas, Belo Horizonte, 2021.

PORTO, Maria Veralúcia Pessoa. Caminhos da liberdade em Foucault: das re-
lações de poder ao cuidado de si no processo de subjetivação. 2017. 317 f. Tese 
(Doutorado em Filosofia) — Universidade Federal da Paraíba; Universidade Federal 
do Rio Grande do Norte; Universidade Federal de Pernambuco, João Pessoa, 2017.

Recebido em: 03/09/2025
Aprovado em: 15/12/2025



EC
O

S 
- S

ão
 L

uí
s,

 v.
 13

, n
. 1

, j
an

/d
ez

. 2
02

5

18

O ENIGMA DA CONSCIÊNCIA EM IA:
uma análise sob a ótica do hilemorfismo 
aristotélico-tomista 

EL ENIGMA DE LA CONCIENCIA EN LA IA:
un análisis desde la óptica del hilemorfismo 
aristotélico-tomista 

Robison França Mendes Junior 1

RESUMO: A presente pesquisa investiga a possibilidade de consciência em sistemas 
de inteligência artificial (IA) sob a perspectiva filosófica do hilemorfismo aristoté-
lico-tomista. Ao abordar a relação corpo-alma como constitutiva da natureza hu-
mana, argumenta-se que a consciência humana não pode ser reduzida a funções ou 
processos materiais, sendo antes fruto de uma composição substancial entre matéria 
e forma. Nesse sentido, discute-se como abordagens contemporâneas da filosofia 
da mente, como fisicalismo, funcionalismo e pampsiquismo, não conseguem abar-
car plenamente a complexidade da consciência. Por fim, sustenta-se que a IA, por 
não possuir alma como forma substancial, não pode atingir o nível de consciência 
genuína, e, portanto, a responsabilidade moral deve recair exclusivamente sobre os 
agentes humanos.

Palavras-chave: Consciência; Inteligência Artificial; Hilemorfismo; Filosofia da 
Mente; Tomismo.

RESUMEN: Esta investigación investiga la posibilidad de conciencia en sistemas 
de inteligencia artificial (IA) desde la perspectiva filosófica del hilemorfismo aris-
totélico-tomista. Al abordar la relación entre cuerpo y alma como constitutiva de la 
naturaleza humana, se argumenta que la conciencia no puede reducirse a funciones 
o procesos materiales, siendo el resultado de una composición sustancial entre ma-
teria y forma. En este contexto, se discuten enfoques contemporáneos de la filosofía 
de la mente, como el fisicalismo, el funcionalismo y el pampsiquismo, que no logran 
abarcar completamente la complejidad de la conciencia. Finalmente, se concluye 
que la IA, al no poseer un alma como forma sustancial, no puede alcanzar un nivel 
genuino de conciencia, por lo que la responsabilidad moral debe recaer exclusiva-
mente sobre los agentes humanos.

Palabras-clave: Conciencia; Inteligencia Artificial; Hilemorfismo; Filosofía de la 
Mente; Tomismo. 

1 Licenciado em Filosofia Plena pela Faculdade Católica do Maranhão. E-mail: robisonfmendes@
gmail.com. .



19ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 28-25, jan./dez. 2025

MENDES JÚNIOR, Robson França. O ENIGMA DA CONSCIÊNCIA EM IA: uma análise 
sob a ótica do hilemorfismo aristotélico-tomista. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

1 INTRODUÇÃO

O avanço da tecnologia nas últimas décadas alcançou números extraor-
dinários. Desde a Revolução Industrial, o ser humano começou a abandonar o 
trabalho manual, cedendo espaço às máquinas e equipamentos inovadores. Esse 
fenômeno continua a se repetir nos tempos de hoje. O desenvolvimento e pro-
pagação da internet, smartphones, computadores e outros dispositivos já fazem 
parte do cotidiano do ser humano contemporâneo, influenciando as relações 
mais diversas entre o indivíduo, o mundo, consigo mesmo e com os outros. No 
entanto, esse avanço também suscita uma série de questões éticas e filosóficas.

Um dos pontos mais controversos desse avanço tecnológico é o desenvol-
vimento da inteligência artificial (IA). A IA propõe a capacidade de um sistema 
ou máquina realizar tarefas que normalmente exigiriam inteligência humana, 
como aprendizado, raciocínio, resolução de problemas, reconhecimento de pa-
drões, compreensão da linguagem, tomada de decisões, entre outros. Isso en-
volve o desenvolvimento de algoritmos e sistemas capazes de processar grandes 
volumes de dados, identificar padrões relevantes e utilizar esses padrões para 
tomar decisões ou executar ações específicas. Assim, tarefas antes inimagináveis 
de serem realizadas por máquinas agora se tornam possíveis na vida humana.

No entanto, é nesse avanço que a IA suscita questões filosóficas de extre-
ma relevância. Um dos dilemas é o problema da consciência: será possível que 
uma máquina com IA, capaz de realizar atividades tão semelhantes às ações 
humanas, possa ter consciência? Mas o que exatamente entendemos por cons-
ciência? E como o avanço da inteligência artificial pode alterar esse conceito? 
A quem atribuir a responsabilidade moral pelas consequências do uso da IA? 
Para buscar respostas a essa indagação, podemos recorrer às reflexões de Santo 
Tomás de Aquino, um pensador medieval que, mesmo sem ter tido contato com 
a tecnologia avançada dos dias atuais, foi capaz de fornecer elementos precisos 
para essa discussão por meio do hilemorfismo aristotélico-tomista.

2 FUNDAMENTAÇÃO FILOSÓFICA: Hilemorfismo 
Aristotélico-tomista

O paradigma-conceitual do hilemorfismo aristotélico-tomista emerge 
de uma síntese entre as perspectivas metafísicas de Aristóteles e as contribui-
ções de Santo Tomás de Aquino sobre a composição substancial da realidade. A 
investigação acerca da substância das coisas, isto é, aquilo que reside no âmago 
mais profundo dos elementos da realidade e que permanece além de seus aci-
dentes, se faz presente. A distinção entre substância e acidente diz respeito a 



20ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 28-25, jan./dez. 2025

MENDES JÚNIOR, Robson França. O ENIGMA DA CONSCIÊNCIA EM IA: uma análise 
sob a ótica do hilemorfismo aristotélico-tomista. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

modos fundamentais de ser, nos quais, segundo o pensamento filosófico clás-
sico, toda realidade pode ser reduzida. Com essa compreensão, em cada ente 
(ou seja, tudo o que é) ou em cada coisa em particular, encontra-se um núcleo 
substancial, um substrato permanente e estável, embora afetado por múltiplas 
modificações acidentais (Alvira; Clavell; Melendo, 2014, p. 65). No entanto, essa 
composição substancial ainda necessita de um entendimento mais aprofunda-
do.

O termo “hilemorfismo” deriva das palavras gregas hylē (matéria) e mor-
phē (forma) e estabelece que toda substância é constituída por esses dois prin-
cípios. Aristóteles, em sua metafísica, compreendeu que a matéria é o princípio 
subjacente e potencial de um ser, conferindo-lhe tangibilidade e individuali-
dade. A forma, por sua vez, é o princípio que confere essência e identidade à 
substância, determinando o tipo específico de ser que ela é e conferindo-lhe sua 
identidade distintiva.

Ao se considerar o núcleo substancial do ser humano, a distinção entre 
matéria e forma cede espaço ao discurso entre corpo e alma, presente na filo-
sofia desde tempos primordiais e debatido atualmente em questões mente-cé-
rebro, além de ser investigado nos pressupostos da psicologia contemporânea. 
Como Martin Echevarría descreveu em “A práxis da psicologia” (2021), “a alma 
e o corpo são, respectivamente, a forma substancial e a matéria do composto 
vivente” (Echavarría, 2021, p. 126). Portanto, todo ser humano é constituído por 
esses dois co-princípios, embora nem sempre possam existir separadamente. 
Se a forma é o que confere ser ao composto e, no caso da alma, a vida, pois “a 
vida é operação. Mas, em contrário, diz o filósofo: Para os viventes, viver, é ser” 
(Aquino, 2016, p. 158). Dessa forma, a alma humana, diferentemente de outros 
viventes, transcende a mera forma do corpo, ultrapassando os limites da poten-
cialidade da matéria. 

No decorrer da história da filosofia e da psicologia, essa relação foi abor-
dada de diversas maneiras e com diferentes fundamentos ontológicos. Por ve-
zes, houve uma supervalorização da alma em detrimento do corpo, ou do corpo 
em detrimento da alma, ou ainda uma redução da discussão a meras crenças ou 
aspectos religiosos. Além disso, Echevarría identifica na psicologia contempo-
rânea várias posturas de pensamento acerca dessa relação:

1. Monismo materialista: a primeira postura tende a reduzir o ser 
humano ao seu corpo ou a sua dimensão meramente material, forte-
mente presente nas psicologias positivistas, biologismos ou behavio-
rismo radical.
2. Emergentismo: nessa postura toda a realidade não-física presente 
no ser humano é mero subproduto do seu organismo em evolução, 



21ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 28-25, jan./dez. 2025

MENDES JÚNIOR, Robson França. O ENIGMA DA CONSCIÊNCIA EM IA: uma análise 
sob a ótica do hilemorfismo aristotélico-tomista. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

fruto de um desenvolvimento orgânico. Presente em algumas obras de 
Freud e toda a psicologia pautada no evolucionismo darwiniano.
3. Dualismo espiritualista: essa postura reconhece a dualidade entre 
corpo e alma, mas como substâncias extrínsecas e acidentais, ao modo 
de uma comandar a outra. Presente na filosofia platônica.
4. Monismo espiritualista: Determina o ser humano, reduzindo-o 
todo à sua mente, existência ou até liberdade, ora subestimando ora 
negando sua corporeidade.
5. Hilemorfismo: Nessa postura, corpo e alma formam uma só subs-
tância, como coprincípios, são um composto cujos princípios são in-
dispensáveis e a alma atua como raiz de todas as suas potencialidades, 
única capaz de existir por si.  Presente na filosofia aristotélica-tomista 
e sua antropologia. 

Aqui se encontra a preciosidade da perspectiva hilemórfica dos clássi-
cos para Martin Echevarría, pois se em cada uma das outras abordagens o ser 
humano é compreendido reduzindo-o ou ao corpo ou a alma, somente no hi-
lemorfismo aristotélico-tomista, corpo e alma são tomados como co-princípios 
fundamentais que compõem a substancialidade da natureza humana. Nessa re-
lação indispensável é que se pode compreender o ser humano na sua totalidade. 

Dessa maneira, é possível perceber que o hilemorfismo aristotélico-to-
mista aborda questões centrais ao ente e sobre a natureza humana e oferece 
elementos de sumamente importantes para refletir sobre o núcleo das ações 
humanas e sua composição física e não-física.

3 O PROBLEMA DA CONSCIÊNCIA NA FILOSOFIA DA 
MENTE
  

	 A filosofia da mente é um ramo da investigação filosófica que se de-
dica a desvendar o enigma da relação entre o físico e o mental na constituição 
da natureza humana. Em outras palavras, busca compreender o que confere 
consciência à humanidade, explorando diversas abordagens e levando consigo 
implicações que vão além dos limites da filosofia, alcançando a sociedade con-
temporânea. Com os avanços da neurociência e das tecnologias cada vez mais 
inovadoras, como a inteligência artificial (IA), o enigma da relação mente-corpo 
ganha elementos de importância crucial a serem solucionados.

A relação entre o físico e o mental no ser humano é uma questão que 
permanece atual. Desde as reflexões de filósofos como Descartes, que delineou 
a dicotomia mente-corpo, até as abordagens contemporâneas, a definição de 
consciência recebe uma série de respostas distintas. Como Cláudio Costa des-



22ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 28-25, jan./dez. 2025

MENDES JÚNIOR, Robson França. O ENIGMA DA CONSCIÊNCIA EM IA: uma análise 
sob a ótica do hilemorfismo aristotélico-tomista. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

creveu (2005), o conceito de consciência é “coextensivo ao conceito de mente no 
sentido de que todos os seres que possuem mente devem ser ao menos capazes 
de consciência” (Costa, 2005, p. 7). Ainda assim, a dúvida persiste: o que confere 
consciência a um indivíduo? A filosofia da mente apresenta algumas aborda-
gens para responder a essa pergunta.

Fisicalismo: segundo essa abordagem, a consciência é redutível a pro-
cessos físicos e neurobiológicos. A mente pode ser completamente explicada 
em termos de atividade cerebral, sendo a consciência resultado das interações 
entre neurônios e sinapses. Nesse contexto, o fisicalismo é considerado “o posi-
cionamento metafísico mais adequado para manter a filosofia da mente em con-
sonância com as ciências naturais” (ZILIO, 2010). Entretanto, o fisicalismo, ao 
reduzir a consciência a processos físicos e neurobiológicos, deixa de considerar 
aspectos fundamentais da experiência consciente e a consciência humana é rica 
em qualidades subjetivas, como sensações, emoções e pensamentos, que não 
são diretamente explicáveis apenas em termos de processos físicos

Funcionalismo: o funcionalismo propõe que a consciência emerge das 
funções realizadas por sistemas, independentemente dos fundamentos físicos 
que as executam. Como afirma Margoni (2013), “a mente humana, ou sua cons-
ciência, é um reflexo do nosso próprio engenho orgânico, o cérebro; ou seja, 
ela é uma equação funcional”. Para essa perspectiva, a mente é entendida em 
termos de padrões de processamento de informações e interações funcionais. 
Porém, o funcionalismo foca nos aspectos funcionais e nos processos, mas não 
consegue abordar adequadamente por não oferecer uma resposta convincente 
sobre porque a percepção de uma cor ou a sensação de dor são experimentadas 
de maneira particular, deixando uma lacuna na compreensão da consciência em 
sua plenitude.

Panpsiquismo: é uma abordagem alternativa às anteriores, sustentan-
do que a consciência não é exclusiva dos sistemas biológicos complexos, mas é 
inerente a todas as formas de matéria. De acordo com essa visão, a consciência 
existe em diferentes níveis, desde partículas subatômicas até seres humanos. 
Além disso, essa visão levanta questões sobre como diferentes níveis de consci-
ência podem interagir e se relacionar. Se a consciência está presente até mesmo 
em partículas elementares, como isso se traduz em estados conscientes mais 
complexos? O panpsiquismo muitas vezes não oferece explicações claras sobre 
essas interações.

Cada uma dessas abordagens, assim como tantas outras, busca respon-
der ao problema da consciência humana e enfrenta dificuldades em capturar a 
totalidade da pessoa humana. Cada abordagem tende a enfatizar certos aspec-
tos em detrimento de outros, deixando lacunas e questões não resolvidas. A 



23ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 28-25, jan./dez. 2025

MENDES JÚNIOR, Robson França. O ENIGMA DA CONSCIÊNCIA EM IA: uma análise 
sob a ótica do hilemorfismo aristotélico-tomista. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

compreensão da complexidade da experiência consciente e a singularidade da 
pessoa humana resistem a explicações simplistas e unidimensionais. Portanto, 
é necessário explorar abordagens mais abrangentes e integradoras para compre-
ender plenamente a consciência e sua relação com a inteligência artificial. 

No hilemorfismo aristotélico-tomista percebe-se que as teorias da filoso-
fia da mente apresentadas não são capazes de abarcar a complexidade da cons-
ciência humana e sua capacidade psíquica. A concepção dos clássicos é de que 
a consciência humana, com toda sua complexidade e inteireza, só pode ser uma 
propriedade que emerge da integração intrincada entre corpo e alma. A tradição 
hilemórfica aristotélico-tomista, construída a partir da distinção metafísica de 
matéria e forma, postula que a união entre esses elementos cria um todo com-
plexo e unificado. Portanto, a consciência é como um produto dessa interação, 
transcendentalmente distinta das partes individuais.

Essa unidade de corpo e alma, que a perspectiva hilemórfica do ser hu-
mano apresenta, não se trata apenas de uma justaposição, como fazem deter-
minadas correntes psicológicas contemporâneas. Trata-se de uma relação em 
que a alma age como forma do corpo. De acordo com a tradição tomista, a alma 
é dotada de faculdades intelectuais e volitivas, enquanto o corpo confere indi-
vidualidade e relação do ser humano com o mundo, ambos em total coesão. A 
complexidade da consciência humana deriva dessa interrelação de diferentes 
faculdades da alma com o corpo físico, resultando em um ser dotado de ativi-
dades únicas, como a autoconsciência, intencionalidade ou capacidade de com-
preensão abstrata.

4 CONSCIÊNCIA E INTELIGÊNCIA ARTIFICIAL: Limi-
tes e desafios

Em contrapartida, a inteligência artificial, mesmo com sua formidável 
capacidade de processamento e proezas em atividades que envolvem diversos 
aspectos cognitivos e simulações de atividades volitivas, não possui essa relação 
entre matéria (corpo) e forma (alma) com a singularidade que constitui a natu-
reza humana. A IA opera em um contexto estritamente material e algorítmico, 
sendo incapaz de interagir de maneira integrada e holística com o ser humano.

A IA, apesar de sua capacidade de executar algoritmos complexos, não 
possui uma alma imaterial que atue como forma para seu corpo material. A au-
sência dessa relação intrínseca impede que a IA alcance uma verdadeira consci-
ência. Isso ocorre porque a consciência humana não é apenas resultado de pro-
cessos funcionais, mas também é permeada por qualidades imateriais, como a 
autoconsciência, a intencionalidade e a compreensão de significados abstratos. 



24ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 28-25, jan./dez. 2025

MENDES JÚNIOR, Robson França. O ENIGMA DA CONSCIÊNCIA EM IA: uma análise 
sob a ótica do hilemorfismo aristotélico-tomista. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

Essas qualidades transcendem a capacidade da IA de processar informações e 
realizar cálculos.

5 RESPONSABILIDADE MORAL E CONSCIÊNCIA

A imputação de responsabilidade moral à IA encontra desafios inerentes 
à sua própria natureza. A ausência de consciência impede que a IA compreenda 
as nuances éticas das situações, tornando impossível a internalização autên-
tica de valores morais. Mesmo que os mecanismos de aprendizado de máqui-
na permitam à IA otimizar resultados baseados em grandes volumes de dados, 
essa otimização carece de uma compreensão intrínseca das implicações éticas 
de suas ações.

Portanto, a responsabilidade moral deve recair sobre os agentes huma-
nos que utilizam a IA como ferramenta. A capacidade de discernir, ponderar e 
agir de acordo com princípios éticos é uma prerrogativa exclusiva da consciência 
humana, enraizada na complexa interação entre corpo e alma. A atribuição de 
responsabilidade moral aos seres humanos, mesmo quando mediada pela IA, 
reafirma a centralidade da consciência humana na tomada de decisões éticas.

6 CONCLUSÃO

A tradição hilemórfica reforça a compreensão da consciência humana 
como uma qualidade única e intrinsecamente ligada à interação entre corpo e 
alma. A IA, por mais avançada que seja, não é capaz de replicar essa relação vital. 
O entendimento das implicações dessa diferença pode guiar discussões éticas e 
orientar o desenvolvimento da IA, enquanto reconhecemos a singularidade da 
consciência humana. Nesse sentido, a perspectiva hilemórfica enfatiza a singu-
laridade da consciência humana.



25ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 28-25, jan./dez. 2025

MENDES JÚNIOR, Robson França. O ENIGMA DA CONSCIÊNCIA EM IA: uma análise 
sob a ótica do hilemorfismo aristotélico-tomista. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

REFERÊNCIAS
ALVIRA, Tomás; CLAVELL, Luis; MELENDO, Tomás. Metafísica. Tradução de Es-
teve Jaulent. São Paulo: Instituto Brasileiro de Filosofia e Ciência Raimundo Lulio, 
2014.

COSTA, Claudio Ferreira. Filosofia da mente. São Paulo: Companhia das Letras, 
2005.

AQUINO, Tomás de. Suma teológica. Tradução de Alexandre Correia. 4. ed. São 
Paulo: Permanência, 2016.

ECHAVARRÍA, Martín F. A práxis da psicologia e seus níveis epistemológicos 
segundo São Tomás de Aquino. Tradução de Fábio Florence. Rio de Janeiro: Centro 
Dom Bosco, 2021.

MARGONI, Lucas Fontella. O funcionalismo na filosofia da mente. São Paulo: Fi, 
2013.

TEIXEIRA, João de Fernandes. The philosophy of mind in the 21st century. Ágora 
Filosófica, Recife, v. 20, n. 1, p. 9–26, 2020.

ZILIO, Diego. Fisicalismo na filosofia da mente: definição, estratégias e proble-
mas. Ciências & Cognição, Rio de Janeiro, v. 15, n. 1, p. 217–240, 2010.

Recebido em: 02/09/2025
Aprovado em: 14/12/2025



EC
O

S 
- S

ão
 L

uí
s,

 v.
 13

, n
. 1

, j
an

/d
ez

. 2
02

5

26

A IMORTALIDADE E IMATERIALIDADE DA 
ALMA EM CONFRONTO COM O CONCEITO DE 
MATÉRIA EM SÃO TOMÁS DE AQUINO

IMMORTALITY AND IMMATERIALITY OF THE 
SOUL IN CONFRONT WITH THE CONCEPT OF 
MATTER IN SAINT THOMAS AQUINAS

Luiz Eduardo Dias Brandão 1

RESUMO: Neste artigo, exploraremos a noção de matéria como potencialidade e 
como aquilo que limita o ente individual, bem como o quanto podemos estabelecer 
uma distinção ou contrariedade com a forma com que Tomás de Aquino caracteriza a 
alma humana e, assim, encontrar uma prova para sua imaterialidade e imortalidade, 
concentrando as análises a partir de Sobre os princípios da natureza e de seções de 
sua Suma Teológica.

Palavras-chave: São Tomás; imortalidade da alma; imaterialidade da alma; concei-
to de matéria.

ABSTRACT: In this article, we will explore the notion of matter as potentiality and 
as something that limits the individual entity, as well as how much we can establish 
a distinction or contradiction in the way that Thomas Aquinas characterizes the hu-
man soul and, thus, find a proof for its immateriality and immortality, concentrating 
the analyzes from On the principles of nature and of sections of his Theological 
Summa.

Keywords: St. Thomas; immortality of the soul; immateriality of the soul; concept 
of matter.

1 Bacharelando em Filosofia na UNINGÁ - Centro Universitário Ingá/Academia Atlântico, Brasília, 
DF. E-mail: luiz0diasbandao2@gmail.com..



27

BRANDÃO, Luiz Eduardo Dias. A IMORTALIDADE E IMATERIALIDADE 
DA ALMA EM CONFRONTO COM O CONCEITO DE MATÉRIA EM 

SÃO TOMÁS DE AQUINO. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 26-36, jan./dez. 2025

1 INTRODUÇÃO 

Neste artigo, procuraremos discutir como a noção de matéria em São To-
más de Aquino conduz e participa ativamente de seu argumento para a imor-
talidade e a imaterialidade da alma. Percorremos principalmente o opúsculo 
intitulado Sobre os princípios da natureza para tratar de sua noção de matéria, e 
a Suma de Teologia para tratar da alma, especialmente a questão 75 da Primeira 
Parte. A noção de matéria que tentamos delinear é a de ser potencialidade para 
as formas e de limitar o ente individual. Já a alma humana tentaremos tratar 
como o oposto, isto é, como potencialmente ilimitada em sua existência indivi-
dual, enquanto é a forma do corpo.

2 A NOÇÃO DE MATÉRIA EM SÃO TOMÁS1

Há, na literatura, opiniões sólidas a respeito da noção de matéria em To-
más de Aquino, que giram em torno de dois polos: a matéria como pura poten-
cialidade e a matéria como aquilo que limita o ente (Feser, 2014; Brower, 2014). 
Como se verá ao longo do artigo, não nos desviaremos de nenhuma dessas duas 
noções, mas, ao contrário, estaremos ao lado delas. E o centro de nossas análises 
a respeito disso se concentrará no opúsculo de Tomás intitulado Sobre os prin-
cípios da natureza.

O autor, no início do opúsculo (Aquino, 2017), definirá potência como 
aquilo que “pode ser”, e o ato como aquilo que “já é”. A matéria será entendida 
como o indivíduo enquanto “pode ser”, e a forma como aquilo que “já é” em um 
indivíduo. Há também outra distinção que, a nosso ver, é uma das peças-chave 
para a noção de matéria: a distinção entre matéria “a partir da qual” e matéria 
“na qual”. Há ainda outra distinção importante, que é entre a geração simpliciter 
e a geração secundum quid.

Os gametas masculino e feminino2, em relação ao ser humano, serão um 
exemplo de matéria “a partir da qual” e de geração simpliciter. E o ser humano, 
em relação ao seu tom de pele, será um exemplo de matéria “na qual” e de gera-
ção secundum quid. Outras definições importantes são as seguintes: chamare-
mos de substância todo indivíduo enquanto indivíduo, e de acidente aquilo que 
é uma parte de um indivíduo. O gameta masculino, o gameta feminino e o ser 
humano são exemplos de substâncias, e o tom de pele, um acidente.

Quando é gerado um ser humano, há a geração de outra substância, e isso 
1 Segundo Torrell (2015), o opúsculo de nome “Sobre os princípios da natureza” foi escrito numa fase de juventude 
de Tomás de Aquino, enquanto a Suma de Teologia, que será usada mais adiante, foi escrita em período de matu-
ridade.
2 Tomás de Aquino lança mão de termos incorretos, mas tomamos a iniciativa de adaptá-los sem grandes 
mudanças para o argumento.



28

BRANDÃO, Luiz Eduardo Dias. A IMORTALIDADE E IMATERIALIDADE 
DA ALMA EM CONFRONTO COM O CONCEITO DE MATÉRIA EM 

SÃO TOMÁS DE AQUINO. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 26-36, jan./dez. 2025

é o que se chama de geração simpliciter. Os gametas masculino e feminino são 
substâncias que podem se tornar uma nova, isto é, um ser humano, e, por isso, 
são consideradas matéria “a partir da qual”. Assim, a matéria “a partir da qual” é 
aquela que é sujeito da geração simpliciter, em que surge uma nova substância. 
São considerados matéria o gameta masculino e o gameta feminino porque são 
indivíduos que “podem ser” e que “ainda não são”.

O exemplo da matéria “na qual” será o ser humano em relação ao tom de 
pele3. O tom de pele, para o ser humano, é uma parte do que compõe sua essên-
cia, já que todo ser humano possui um tom de pele. O ser humano, enquanto 
não tem essa parte sua, será entendido como matéria “na qual”, isto é, o próprio 
indivíduo enquanto está em potência para alguma característica sua. Este é um 
exemplo de geração secundum quid. A matéria “a partir da qual”, assim, é aquela 
que está em potência para uma substância; e a matéria “na qual” é aquela que 
está em potência para um acidente; sendo, respectivamente, a geração simplici-
ter aquela em que é gerada uma substância, e a geração secundum quid aquela 
em que é gerado um acidente.

Nesses exemplos, o ser em ato é essa qualidade ou essência já presente no 
indivíduo sujeito a mudanças, o ser humano em relação aos gametas masculino 
e feminino, ou o tom de pele para um indivíduo em desenvolvimento, e o ser 
em potência é esse indivíduo enquanto é capaz de receber essas essências ou 
qualidades. Tomás dirá que essas essências ou qualidades já existentes em um 
indivíduo são as formas. O indivíduo enquanto pode receber essas qualidades 
ou essências é a matéria.

Um corolário desse percurso será o seguinte: “Logo, para que ocorra a 
geração, requerem-se três coisas: o ente em potência (que é a matéria), o não 
estar em ato (que é a privação) e aquilo pelo qual o ente é posto em ato (que é 
a forma)” (Aquino, 2017, p. 27). Aqui é citado um exemplo que será recorrente 
nesse opúsculo. A estátua de bronze, que é feita de cobre, tem nessa matéria (o 
bloco de bronze) o que se chama de potência; o fato de não ter em ato e feita 
em si aquela arte, a escultura, é o que se chama de privação; e aquela arte feita 
pela qual finalmente a chamamos de escultura é a forma. Aqui, como também é 
marcado, temos um exemplo de matéria “na qual”, porque a substância de que 
falamos é o cobre, e não a estátua, o cobre tem seu ser e sua essência indepen-
dentes da estátua, sendo a estátua, em relação ao cobre, um acidente.

E poderíamos voltar aos exemplos dados anteriormente, os gametas em 
relação à humanidade, e o ser humano em relação ao seu tom de pele, para que 
ocorram essas gerações, é necessário que não existam as formas nessas matérias 
(a privação); há sempre o indivíduo em potência (a matéria); e há aquelas rea-

3 Adaptamos o que diz Aquino para uma exposição mais inclusiva.



29

BRANDÃO, Luiz Eduardo Dias. A IMORTALIDADE E IMATERIALIDADE 
DA ALMA EM CONFRONTO COM O CONCEITO DE MATÉRIA EM 

SÃO TOMÁS DE AQUINO. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 26-36, jan./dez. 2025

lidades em ato que hão de surgir e existir no indivíduo (a forma). A partir disso, 
podemos perceber que a matéria, concebida enquanto tal, é pura potenciali-
dade, porque está sempre em potência em relação à forma, que é ato (Aquino, 
2017, p. 31). Dito de outra maneira, privada de tal forma, a matéria não pode 
gerá-la em si.

Há outro elemento que queremos explorar, isto é, o fato de a matéria 
nunca possuir a unidade entre contrários (Aquino, 2024)4. Em Sobre os princí-
pios da natureza, Tomás nota que o fogo, enquanto é fogo, não pode ser ar; e o 
ar, enquanto é ar, não pode ser fogo (Aquino, 2017, p. 29). No mesmo lugar, o 
Aquinate observa que a privação somente é concebida em relação a formas afins 
àquelas que estão presentes no indivíduo, o que significa que o indivíduo mate-
rial não está em potência para toda e qualquer forma, mas somente para aquelas 
afins às que nele estão.

Podemos refletir, por isso, que é da essência dos entes materiais que as 
gerações não possam existir de outra maneira senão segundo limitações particu-
lares, as limitações de suas essências. O indivíduo que recebe um determinado 
fenótipo não recebe outro; uma ervilha que foi gerada verde não é gerada ama-
rela; o gameta masculino e feminino, quando se tornam um ser humano, já pos-
suem uma forma definida e, portanto, excluem outras possibilidades; quando é 
feita uma estátua, pintura ou obra de arte, apenas uma, dentre várias possíveis, 
é realizada. Por isso, nos diversos tipos de geração há sempre formas distintas 
recebidas nos indivíduos, o que os torna limitados em sua essência. Em toda ge-
ração dos entes materiais, há sempre somente uma dentre as várias qualidades 
ou essências geradas.

3 OS ARGUMENTOS PARA A IMORTALIDADE E 
IMATERIALIDADE DA ALMA EM SÃO TOMÁS

Os argumentos a favor da imaterialidade e da imortalidade da alma se di-
videm em dois tipos na literatura. No caso da imortalidade da alma, o primeiro 
é o que a considera pela via da subsistência da alma (Stump, 1995; Idem, 2003). 
Os que dizem respeito à sua imaterialidade são três. Um se faz pela abstração 
dos particulares e pela consequente posse de conceitos universais (Black, 1999; 
Feser, 2009; Klima, 2009). Wood apresenta uma alternativa, que se dá pela re-
flexividade do intelecto. Há, porém, uma terceira forma de argumento, que con-
sidera o conhecimento intelectual como determinado, enquanto o material é 
indeterminado, a de Feser (2013), e que Wood (2020) também compartilha.

4 Comentário à Metafisica, L. X, lectio 6. Disponível em: https://aquinas.cc/la/en/~Metaph.Bk10.L6. Acesso 
em: 7 nov. 2024.

https://aquinas.cc/la/en/~Metaph.Bk10.L6


30

BRANDÃO, Luiz Eduardo Dias. A IMORTALIDADE E IMATERIALIDADE 
DA ALMA EM CONFRONTO COM O CONCEITO DE MATÉRIA EM 

SÃO TOMÁS DE AQUINO. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 26-36, jan./dez. 2025

Como apontam Wood e Feser, é necessário fugir da falácia do conteú-
do apresentada por Pasnau (1998). A falácia do conteúdo consiste em confun-
dir o modo de existência do conhecimento no intelecto com a sua visada em 
direção aos objetos. Pasnau argumenta que, na obra de Aquino, o argumento 
para a imortalidade e a imaterialidade da alma se dá por afirmar uma unidade 
entre o conteúdo do intelecto e o seu modo de visar. Pasnau vê a inferência de 
que, pela visada do intelecto aos universais, se segue que a existência deles 
no intelecto é realmente imaterial e, portanto, que o intelecto é imaterial. O 
problema consiste no fato de que, na obra de Aquino, há referências a que 
o intelecto também visa o que é material. Não será válida a inferência que 
partia da necessária unidade entre o modo de existência e a visada do intelecto, 
porque se desconsidera, assim, que a visada do intelecto também se direciona 
ao material e, por isso, já que nem toda visada do intelecto é imaterial, não se 
pode concluir que somente da visada do intelecto ao que é imaterial também o 
intelecto será imaterial.

A resposta à falácia do conteúdo, em Wood e Feser, consiste em afirmar 
que, ao invés de nos referirmos à essência dos objetos que conhecemos, preci-
samos nos referir somente ao modo como conhecemos. Por isso, para Wood e 
Feser, os entes materiais conhecem o mundo e possuem seu conhecimento de 
maneira indeterminada, isto é, seu conhecimento é capaz de sempre possuir 
complementos e é sempre sujeito a incompletudes. O conhecimento racional, 
por outro lado, possui em si o conceito de seu objeto; em outras palavras, co-
nhece o seu objeto de maneira determinada, e seus conceitos não possuem as 
marcas da indeterminação e da incompletude.

Não investigaremos a corretude desses argumentos, nem o quanto eles 
são fiéis à exegese de Tomás de Aquino, o que escaparia aos propósitos do artigo. 
Também nos deteremos mais em poucos textos do Aquinate. Procuraremos fu-
gir da falácia do conteúdo mostrando que o intelecto visa tanto o que é material 
quanto o que é imaterial, mas tratando principalmente do modo de operação do 
intelecto.

Aquela introdução que fizemos é essencial para esta discussão, que se 
centrará na questão 75 da I pars da Suma de Teologia (Aquino, 2024)5. No pri-
meiro artigo dessa questão, Tomás fará uma distinção que parte das reflexões 
anteriores: já que tudo o que é vivo age por si mesmo, é preciso dizer, por isso, 
que possui ato. O corpo e a matéria, entretanto, são potencialidade para o ato. 
Já que dissemos que toda matéria está em potência em relação às suas formas 
e que, sendo a alma a vida de um indivíduo, por isso a alma não pode ser outra 
coisa senão ato e distinta realmente do corpo6, Tomás definirá a alma como ato 
5 Disponível em: https://aquinas.cc/la/en/~ST.I.Q75.A1.SC. Acesso em: 7 nov. 2024.
6 Isso mostra que, nessa discussão, o conceito de matéria em Aquino é relevante para a nossa discussão.

https://aquinas.cc/la/en/~ST.I.Q75.A1.SC


31

BRANDÃO, Luiz Eduardo Dias. A IMORTALIDADE E IMATERIALIDADE 
DA ALMA EM CONFRONTO COM O CONCEITO DE MATÉRIA EM 

SÃO TOMÁS DE AQUINO. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 26-36, jan./dez. 2025

do corpo que tem vida potencialmente7.
A alma, para Tomás, não pode ser dita senão como alma de todo o cor-

po8. Esse aspecto é relevante para nossa investigação, porque, sendo a alma, 
e, portanto, a vida, aquilo que faz existir este indivíduo, sendo a alma forma e, 
portanto, ato, dizer que ela não é alma de todo o corpo, e, portanto, de todo o 
corpo vivo, implicaria dizer que esse ente não é um indivíduo. Ser um indivíduo 
e afirmar que a alma é o que dá existência e vida a todo o corpo são realidades 
inseparáveis.

Em seguida, apresenta-se o seguinte argumento9. No conhecimento hu-
mano, somos capazes de conhecer todas as coisas, ou, melhor dizendo, o inte-
lecto é capaz de conhecê-las todas segundo noções afins. Nos entes materiais, 
porém, a individualidade das formas contrárias que marcam o devir não torna 
nenhum ente material capaz de unir em si essências distintas. E é de muita 
relevância o que diz o autor na mesma questão10: os animais têm em seu co-
nhecimento algo que não lhes permite considerar tudo segundo noções afins, 
mas cada conhecimento sensitivo está em contrariedade, em sua forma, a outro 
conhecimento específico. Podemos ver isso nos cinco sentidos ou nas funcio-
nalidades do cérebro, como a memória, a fantasia ou a atenção, pois só se é ca-
paz de considerar uma coisa por vez. Portanto, seguem-se exemplos da tese que 
queremos assinalar.

Étienne Gilson dirá que é essencial à história da filosofia a busca, na 
realidade, de um princípio unitário e primeiro para alguma realidade (Gilson, 
1950). Por isso, ao percorrer toda a sua discussão ao longo da obra citada, vê-
se que toda a filosofia, desde o medievo, com tentativas de reduzir o princípio 
da realidade a Deus ou à vontade livre de Deus, passando pela modernidade, 
que trata esse princípio como as ideias, como nos racionalismos, ou reduzindo 
o princípio metafísico à sociedade e à ação humana, como os positivistas, apre-
senta tentativas de encontrar um princípio comum que una uma realidade ou a 
realidade em si mesma.

Em Newman (2005), a percepção humana, em primeiro lugar, dá-se ao 
perceber a unidade entre ideias, e essa capacidade ele a nomeou senso ilativo. 
Ele oferece como exemplo o fato de que o ser humano, geralmente e sem muita 
reflexão, percebe a finitude e a fugacidade de todas as coisas no mundo em con-
traste com sua ordem perfeita e, por isso, já vê nisso a necessidade de existir um 
Deus, sendo impossível que o mundo tenha sido feito por si mesmo. Esse Deus e 
essa ordem no mundo coexistem com as faltas humanas, e, por isso, o ser huma-
7 Suma de Teologia, Q. 76, a. 4, ad. 1. Disponível em: https://aquinas.cc/la/en/~ST.I.Q76.A4.C.2. Acesso em: 
7 nov. 2024.
8 Idem, Q. 76.
9 Idem, Q. 75, a. 2, a. 6
10 Idem, a, 3.

https://aquinas.cc/la/en/~ST.I.Q76.A4.C.2


32

BRANDÃO, Luiz Eduardo Dias. A IMORTALIDADE E IMATERIALIDADE 
DA ALMA EM CONFRONTO COM O CONCEITO DE MATÉRIA EM 

SÃO TOMÁS DE AQUINO. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 26-36, jan./dez. 2025

no sente-se culpado em relação àquele que fez o mundo em perfeição, contras-
tando a perfeição e a ordem do mundo com sua desordem interior. Ao pensar 
nesse Deus que tudo criou e ao ver-se digno de seu castigo, o ser humano passa 
a interpretar fatos como castigos de Deus pelos pecados; assim, deseja estar em 
paz com Ele, e aí se iniciam os cultos religiosos e seus ritos de purificação. Esse 
raciocínio de Newman é, portanto, uma marca dessa unidade que a inteligência 
humana percebe nos diversos fenômenos da existência e, por entre eles, o seu 
sentido unitário. A analiticidade, em Newman, segue-se ao senso ilativo.

Em Maritain, isso também aparece como característica do fenômeno ar-
tístico e poético. Para Maritain, o fenômeno artístico revela uma unidade perce-
bida na vida humana e expressa na arte (Maritain, 2023). Toda a história da arte, 
para Maritain, é a história do ser humano expressando sua relação com o mundo 
e a história de como o mundo elucida e desvela a existência humana. Por isso, 
Maritain identificará duas correntes de arte na história: a oriental e a ocidental.

Os orientais buscam expressar a vida humana partindo do cosmos, en-
quanto o ser humano deve agir segundo essa ordem e nela se imiscuir. Já os 
ocidentais expressam a vida humana nas manifestações diversas da natureza; a 
natureza é apenas a imagem que reflete a vida da humanidade. As duas se dis-
tinguem na relação do humano com o mundo: o Ocidente é antropocêntrico; o 
Oriente é seu oposto. Nessas mesmas reflexões, Maritain dirá que há, na consti-
tuição da pessoa humana, anterior a todo conhecimento racional, que é aquele 
analítico, de divisão e composição de conceitos e de proposições logicamente 
bem definidas, um conhecimento no qual há unidade entre vários singulares em 
noções comuns, bem como uma unidade com o aspecto emocional-vivencial. 
Na arte, isso é expresso como uma unidade, um conhecimento que une em si 
esses três aspectos: o vivencial-emocional, o conhecimento do mundo e as rea-
lidades interiores. Assim, o ser humano percebe não apenas uma unidade entre 
a própria experiência e o mundo, mas também uma unidade entre realidades 
diversas no que vê ao seu redor, tudo isso percebido como um momento do 
próprio “viver”. Por isso, o verdadeiro conhecimento, para Maritain, é anterior à 
analiticidade e ao que é reconhecido e desvelado por ela. A analiticidade não é 
perdida, pois se manifesta ainda como a capacidade de explicar racionalmente 
essas intuições ao entrar em contato com uma obra de arte, clarificando seu sig-
nificado diante de nós.

Estando, na alma, o conhecimento como capacidade de unir todos os ob-
jetos individuais em noções afins, esse ato não pode ser corpóreo, de modo que, 
em seu devir, não está limitado a essências individuais distintas que se exclui-
riam mutuamente. Assim, o intelecto não pode ser material. Sendo, portanto, o 
ato que dá vida ao corpo humano, um ato que em si mesmo não é limitado pela 



33

BRANDÃO, Luiz Eduardo Dias. A IMORTALIDADE E IMATERIALIDADE 
DA ALMA EM CONFRONTO COM O CONCEITO DE MATÉRIA EM 

SÃO TOMÁS DE AQUINO. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 26-36, jan./dez. 2025

contrariedade de nenhuma forma, ele é incorruptível, de modo que, em tudo o 
que conhece, pode unir segundo noções já encontradas na alma. Até a morte, 
enquanto vivenciada, pode ser compreendida pelo ser humano como fazendo 
parte da própria ordem do cosmos e segundo noções afins encontradas em sua 
existência. A alma é, por isso, imaterial e incorruptível, por não ser limitada por 
noções contrárias. Além disso, por ser ato distinto do corpo, deve ser entendida 
como uma forma que subsiste independentemente do corpo. Após esse argu-
mento, Tomás de Aquino afirma que é por essas razões que o ser humano deseja 
viver para sempre11.

A alma animal, convém fazer esse adendo, apesar de ser realmente dis-
tinta do corpo, não é nem imaterial nem imortal, porque é sujeita à contrarie-
dade e não une, em sua ação, os contrários, sendo apenas capaz de considerar 
sempre uma coisa por vez e, por isso, apenas objetos realmente distintos.

Podemos dizer que escapamos da falácia do conteúdo porque assumimos 
que qualquer ente pode ser visado pelo intelecto em algum sentido específico, 
enquanto se une a outras noções. A falácia do conteúdo afirmava que não exis-
te ligação necessária entre o conteúdo do intelecto e a forma de seu funciona-
mento, já que o intelecto visa não só universais, mas também particulares, e, 
por isso, a existência de universais no intelecto não o tornaria necessariamente 
imaterial. O conteúdo do intelecto, segundo tratamos aqui, assume a existência 
dos particulares e com eles não entra em contrariedade; isto é, os particulares 
estão imersos no conteúdo juntamente com os universais. Creio que, nos exem-
plos apresentados, conseguimos mostrar que o ser humano percebe de fato as 
distinções devidas e que, percebendo essa unidade entre contrários, não deixa 
de exercer sua analiticidade. Por isso, a noção que assumimos de unidade entre 
os objetos do intelecto, assumindo também que em todos os seus elementos há 
noções comuns, não pode excluir os particulares, na medida em que no intelec-
to não há contrariedade – contrariedade que o dividiria em uma dicotomia entre 
particular e universal.

4 CONCLUSÃO

Percorrendo, em Sobre os Princípios da Natureza, a noção de matéria 
e, na Suma de Teologia, o argumento que cremos conduzir à imaterialidade e à 
imortalidade da alma, cremos ter chegado perto de contribuir, ainda que pouco, 
para essa discussão. A partir daqui, pode-se investigar o que, no medievo, que-
ria-se dizer com anima est quodammodo omnia: “a alma é, de alguma maneira, 
todas as coisas”. Outra investigação possível, a partir de nossas discussões, pode 

11 ST, Ia, Q. 75, a. 6.



34

BRANDÃO, Luiz Eduardo Dias. A IMORTALIDADE E IMATERIALIDADE 
DA ALMA EM CONFRONTO COM O CONCEITO DE MATÉRIA EM 

SÃO TOMÁS DE AQUINO. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 26-36, jan./dez. 2025

ser a possibilidade metafísica da visão beatífica para os seres humanos, um tó-
pico central da ética tomista; ou pode-se ainda considerar uma noção diferente 
de intelecto sugerida pelas reflexões que fizemos.

 



35

BRANDÃO, Luiz Eduardo Dias. A IMORTALIDADE E IMATERIALIDADE 
DA ALMA EM CONFRONTO COM O CONCEITO DE MATÉRIA EM 

SÃO TOMÁS DE AQUINO. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 26-36, jan./dez. 2025

REFERÊNCIAS
AQUINO, Tomás de. Comentário à Metafísica. Disponível em: https://aquinas.cc. 
Acesso em: 7 nov. 2024.

AQUINO, Tomás de. O ente e a essência. Disponível em: https://aquinas.cc. Acesso 
em: 8 jan. 2025.

AQUINO, Tomás de. Opúsculos sobre a natureza. Porto Alegre: Editora Concreta, 
2017.

AQUINO, Tomás de. Suma de Teologia. Disponível em: https://aquinas.cc. Acesso 
em: 7 nov. 2024.

BLACK, Deborah L. Mental existence in Thomas Aquinas and Avicenna. Medie-
val Studies, Toronto, v. 61, n. 1, p. 45–79, jan. 1999.

BROWER, Jeffrey E. Aquinas’s ontology of the material world: change, hylomor-
phism & material objects. Oxford: Oxford University Press, 2014.

FESER, Edward. Aquinas: a beginner’s guide. Oxford: Oneworld Publications, 
2009.

FESER, Edward. Kripke, Ross, and the immaterial aspects of thought. American 
Catholic Philosophical Quarterly, Washington, DC, v. 87, n. 1, p. 1–32, dez./mar. 2013.

FESER, Edward. Scholastic metaphysics: a contemporary introduction. New 
Brunswick, NJ: Transaction Books, 2014.

GILSON, Étienne. The unity of philosophical experience. New York: Charles Scri-
bner’s Sons, 1950.

KLIMA, Gyula. Aquinas on the materiality of the human soul and the immate-
riality of the human intellect. Philosophical Investigations, Oxford, v. 32, n. 2, p. 
163–182, fev. 2009.

PASNAU, Robert. Aquinas and the content fallacy. The Modern Schoolman, St. 
Louis, v. 75, n. 4, p. 293–314, maio 1998.

MARITAIN, Jacques. Creative intuition in art and poetry. Princeton: Princeton 
University Press, 2023.

NEWMAN, John Henry. Ensaio a favor de uma gramática do assentimento. Lis-
boa: Assírio & Alvim, 2005.

STUMP, Eleonore. Aquinas. London: Routledge, 2003.

https://aquinas.cc
https://aquinas.cc
https://aquinas.cc


36

BRANDÃO, Luiz Eduardo Dias. A IMORTALIDADE E IMATERIALIDADE 
DA ALMA EM CONFRONTO COM O CONCEITO DE MATÉRIA EM 

SÃO TOMÁS DE AQUINO. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 26-36, jan./dez. 2025

STUMP, Eleonore. Non-cartesian substance dualism and materialism. Faith and 
Philosophy, St. Louis, v. 12, n. 4, p. 505–531, out. 1995.
TORRELL, Jean-Pierre. Initiation à Saint Thomas d’Aquin: sa personne et son 
œuvre. Paris: Les Éditions du Cerf, 2015.

WOOD, Adam. Thomas Aquinas on the immateriality of the human intellect. 
Washington, DC: The Catholic University of America Press, 2020.

Recebido em: 02/09/2025
Aprovado em: 16/12/2025



EC
O

S 
- S

ão
 L

uí
s,

 v.
 13

, n
. 1

, j
an

/d
ez

. 2
02

5

37

PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos

PLOTINUS AND HIS CONCEPTION OF MAN: 
metaphysical and anthropological foundations

Jeferson de Moraes Reis1

RESUMO: Este artigo é baseado nas Enéadas, obra na qual o pensamento plotiniano 
nos é apresentado. Destaca a distinção fundamental entre alma e corpo defendida 
pelo filósofo. Ressalta que, para Plotino, o homem é essencialmente uma alma que se 
encontra temporariamente unida a um corpo, sendo este um obstáculo à realização 
plena do ser humano. Discute os diferentes graus de ligação entre a alma e o corpo e 
os caminhos propostos por Plotino para que o homem possa alcançar sua verdadeira 
natureza, culminando no êxtase, experiência máxima de unificação com o Uno.

Palavras-chave: Plotino; Uno; Antropologia; Homem; Êxtase.

ABSTRACT: This article is based on the Enneads, the work in which Plotinus’ thou-
ght is presented to us. It highlights the fundamental distinction between soul and 
body defended by the philosopher. It emphasizes that, for Plotinus, man is essen-
tially a soul temporarily united with a body, which serves as an obstacle to the full re-
alization of human nature. It discusses the different degrees of connection between 
the soul and the body and the paths proposed by Plotinus for man to attain his true 
nature, culminating in ecstasy, the ultimate experience of unification with the One.

Keywords: Plotinus; One; Anthropology; Man; Ecstasy.

1 Mestrando do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Universidade Federal de Mato 
Grosso (UFMT), Câmpus Cuiabá. Especialista em Docência no Ensino Superior pela Faculdade 
Única de Ipatinga-MG. E-mail: jesusjeferson2009@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.
br/2140604433805587. Orcid: https://orcid.org/0009-0005-4622-6528.

mailto:jesusjeferson2009@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/2140604433805587
http://lattes.cnpq.br/2140604433805587
https://orcid.org/0009-0005-4622-6528


38

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

1 INTRODUÇÃO
Ao longo do tempo, e mais especificamente com o surgimento do saber 

filosófico, o problema do homem tem levado os filósofos a tentarem dar uma 
solução para tal problema. Questionamentos como: O que é o homem? De onde 
ele veio? Quem ou o que terá dado sua origem? O homem possui um destino? 
Possuindo tal destino, o homem é também livre? Tais questionamentos levaram 
a várias discussões nas mais variadas correntes filosóficas as quais, a seus mol-
des, elaboraram teorias a esse respeito.

Uma destas correntes filosóficas surgiu nos fins da Era Helenística, o 
Neoplatonismo, iniciado por Amônio Sacas que viveu da passagem do século II 
ao século III d. C., Sacas foi o grande iniciador da Escola Neoplatônica. Segun-
do Reale (2008, p. 9), “esta foi a escola que soube conciliar Platão e Aristóteles”, 
porém, com maior destaque ao primeiro.  Plotino, nascido em Licópolis (Egito) 
provavelmente em 205 d.C., foi um dos discípulos de Amônio que mais foi fiel 
aos seus ensinamentos. Ele, imbuído dos questionamentos supramencionados, 
elaborou sua teoria sobre a origem do cosmos e a origem dos seres humanos.

Para se entender o pensamento de Plotino acerca do homem é necessário 
compreender primeiro o seu sistema filosófico, a saber: há um princípio de tudo 
que Plotino chamou de Uno, ele é princípio impricipiado, ou seja, é o princípio 
de tudo e, por isso mesmo, não dependeu de outrem para ser criado; por ser 
completo e por sua absoluta perfeição, o Uno passa por um processo chamado 
emanação, no qual transborda dele mesmo algo que é diverso de si, a este trans-
bordamento o filósofo deu o nome de Intelecto (Noûs), que por sua vez emana 
a Alma do Mundo da qual se chega ao homem (Reale, 2008). Uno, Intelecto e 
Alma do Mundo são aquilo que Plotino chama de hipóstases. O sistema plo-
tiniano nos é apresentado em seus escritos que estão agrupados nas Enéadas, 
somente com uma leitura e um estudo detalhado da obra de Plotino é que se 
consegue ter uma compreensão do método e da dinâmica que o filósofo articula 
para expor seu pensamento. 

Investigamos, de modo mais específico, a concepção plotiniana de ho-
mem, na qual se entenderá que o homem é uma alma dotada de um corpo e que 
este corpo é, para ele, uma espécie de cárcere, de prisão. Logo após, será possível 
compreender que existem três tipos de homens respectivamente, assim os três 
homens são imagens de três almas, de modo que o primeiro homem é a alma 
na sua tangência com o Intelecto, o segundo homem é o que está no meio 
entre o inteligível e o sensível e o terceiro e último homem é o que dá vida ao 
corpo. Neste trabalho descobrir-se-á, ainda, que o homem só atinge sua máxi-
ma liberdade quando consegue voltar a sua origem, para isso, Plotino apresenta 



39

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

três caminhos, sendo que um deles se desdobra em outras três vias, a música, o 
amor e a filosofia. Falar-se-á ainda do êxtase, uma espécie de experimentação do 
que seria a vida superior, e de uma das experiências extática que teve o próprio 
Plotino.  

Por fim, na conclusão, ver-se-á que Plotino soube dar uma resposta sa-
tisfatória ao problema do homem, bem como do surgimento de todas as coisas, 
do universo; que ele próprio nos assegura aquilo que especula, dando-nos a co-
nhecer uma de suas experiências extática, que seria o desejo de simplificação e 
de doação que a alma tem.

2 CONCEPÇÃO PLOTINIANA DE HOMEM
Nossa investigação versa sobre a concepção de homem dada por Plotino. 

Afinal, o que pensa o licopolitano a respeito do homem? O que é o homem? De 
onde veio e para onde vai? É possível que o homem seja livre? De acordo com a 
doutrina de Plotino o homem não aparece do nada e nem quando nasce o mun-
do corpóreo, mas preexiste a ele num estado denominado de “alma pura”. Os 
questionamentos acima, e ainda outros, são apresentados também por Plotino 
quando diz:

Nós! Quem somos “nós”? Somos “nós”, talvez, justamente aquele Ser, ou somos 
o que ao Ser se aproxima e é somente “o que é gerado no tempo”? Mesmo antes 
que ocorresse o nosso nascimento, nós estávamos lá em cima: erámos outros ho-
mens, individualmente determinados e também Deuses (ἄνθρωποι ἄλλοι ὄντες καὶ 
τινες καὶ θεοὶ), almas puras, com o Espírito juntamente com o Ser, inteiras, partes 
da Realidade espiritual sem confins e sem cisões, mas pertencentes ao todo; tanto 
é verdade que até hoje não estamos separados dele. Hoje, porém, àquele Homem 
do Espírito acrescentou-se, infelizmente, um homem bem diferente, desejoso de 
existência e encontrou justamente nós, já que não estávamos fora do universo; e 
vestiu-se de nós e juntou-se àquele “Homem do Espírito” que cada um de nós era 
então [...]; e eis então nos tornamos esse nosso “conjunto de dois” e não somos 
mais o que éramos antes. Mas ainda, às vezes, somos exclusivamente o segundo 
homem que se acrescentou, quando aquele primitivo Homem é inerte ou ainda, de 
algum modo, encontra-se distante (Plotino apud Reale, 2008, p. 100, grifo do autor).

Eis então o que o filósofo diz a respeito do homem, afirmando que nós 
éramos outros homens e, mais ainda, éramos uma espécie de deuses. Ao fazer 
tal afirmação, Plotino quis ressaltar que antes do nosso nascimento, ou seja, 
quando uma alma particular desceu ao corpo e formou o que hoje somos, nós 
éramos almas puras, pois estávamos ligados àquela Alma Superior. Contudo, 
era necessário que descêssemos a esta realidade, ao mundo concreto em que 
vivemos, assim, somos agora não somente um, mas dois homens.

Este é um dos pontos em que devemos voltar a nossa atenção: somos dois 
homens e não somente um. O primeiro homem que há em nós é aquele que 
estava lá em cima, que estava no plano inteligível e unido à Alma Suprema; já o 
segundo é este que nos tornamos, porém este é o que predomina em nós, dei-



40

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

xando aquele homem espirituoso distante a partir do momento em que passa a 
se dedicar as “coisas” daqui deste mundo.

2.1 Descida da Alma nos corpos

Como então explicar a decida da Alma nos corpos? De que forma isso 
acontece?

Para explicar a origem e a decida da alma nos corpos, o licopolitano re-
corre àquele que chama de “divino Platão” que, segundo ele mesmo, em muitos 
de seus diálogos Platão versou sobre a Alma e sua decida aos corpos e, justamen-
te por isso, o filósofo assevera que somente através do pensamento platônico é 
possível especular sobre a Alma. O neoplatônico nos revela que não é fácil dis-
cernir de forma clara o pensamento de Platão, afinal, ele não diz a mesma coisa 
quando trata da Alma e sua decida.

Escreve Plotino:

[Platão] diz que a Alma “está acorrentada” e “sepultada” nele [no corpo], quali-
ficando como uma grande verdade a doutrina exposta nos mistérios de que aqui 
a Alma “está numa prisão”. [...] Tanto a Alma do Mundo como a de cada um de 
nós foram enviadas a este mundo para que ele fosse completo (Plotino, 2000, p. 
82-83, acréscimo nosso).

Como se pode ver, por ser um neoplatônico, Plotino utiliza-se do pensa-
mento de Platão, ele faz uso das contribuições do ateniense para explicar a de-
cida da alma nos corpos, desta forma expõe que o corpo é como que um cárcere 
para a alma e que sua decida aconteceu para que este mundo fosse completo, 
pois sendo a Alma pertencente ao Mundo Inteligível, ela teve de criar os seres do 
Mundo Sensível, incluindo o homem.

Não é por acaso que isso acontece, se deve ao fato de que o Uno, por sua 
natureza e infinita potência, tem de alcançar o seu desenvolvimento total. Da 
mesma forma que a Alma não pôde permanecer no Intelecto, pois deveria se 
distinguir dele, assim também as almas particulares não poderiam ficar unidas 
à Alma Suprema, pois também deveriam se distinguir desta e assumir as funções 
que lhes são próprias, ou seja, animar os corpos do mundo sensível.

É necessário que se tenha sempre em mente que a alma humana 
preexiste em relação ao corpo, isto num campo ideal. “Ela encarna num corpo; 
em outras palavras, ela ‘desce’ ao mundo. Plotino busca responder ao ‘porquê’ 
dessa separação, apontando dois caminhos: o de necessidade ontológica e o 
de culpa” (Ullmann, 2008, p. 254). O primeiro caso diz respeito à separação da 
alma, pois, assim como a Alma do Mundo e o Noûs necessariamente provêm do 
Uno, assim também, involuntariamente, sem poder escolher, deve a alma descer 
ao corpo. O segundo motivo diz respeito à culpa que se sente, pois, ao descer ao 



41

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

corpo, a alma tende a se afastar de sua origem para dedicar-se às coisas exterio-
res e esquecer-se de si mesma. Não é a primeira espécie de culpa, mas a segunda 
que constitui o grande mal da alma, ou seja, esquecer-se de si mesma, da sua 
origem e, portanto, do Uno.

2.2 Os três tipos de homem
Não é novidade que um filósofo, para ter um ponto de partida e elabo-

rar seu pensamento, utiliza-se das contribuições daqueles que o antecede. Com 
Plotino não foi diferente, ele se utilizou das contribuições de Sócrates e, sem 
sombra de dúvidas, de Platão, mais deste do que daquele. Para Plotino o homem 
é o conjunto de corpo e alma, de modo mais preciso o homem é, verdadeira-
mente, a sua alma. “Em vários pontos das Enéadas se afirma que em nós existem 
como três homens e não simplesmente o homem interior e o homem empírico” 
(Reale, 2008, p. 104, grifo do autor).

Retomando a doutrina do neoestóico Marco Aurélio2, que diz que há três 
tipos de homem - espírito, alma e corpo - o filósofo em questão aqui reformula 
esta tese a seu modo. Assim ele expõe que:

[...] Há antes de tudo o Homem superior; depois há a alma assim situada, capaz 
de tais percepções [as sensações e percepções do corpo]; portanto, também esse 
homem posterior – que é só uma imagem – possui, em imagem, as formas racio-
nais; e o Homem que se encontra no Espírito contém em si o segundo homem, 
anterior a todos os homens. Esse primeiro Homem, irradia sobre o segundo e 
este, por sua vez, sobre o terceiro: mas o último tem em si não sei como, todos 
os outros precedentes, não porque se torne “aqueles homens”, mas porque o 
seu ser corre paralelo ao deles. Normalmente, em nós há um que age conforme 
ao “último homem”; contudo, ele toca algo que provém do “homem anterior” 
e sobre este último desce até mesmo a força operosa do “primeiro homem”; e 
assim o homem, paulatinamente, se transforma naquele segundo no qual age: 
assim verdadeiramente, por um lado, cada um de nós possui todas essas três 
formas de humanidade, e, por outro lado, não as possui. Porém, a terceira for-
ma de vida – quero dizer, o terceiro e mais elevado Homem – está totalmente 
separado do corpo; caso a segunda vida queria segui-lo – e pode certamente 
segui-lo, sem separar-se dos valores supremos – onde ainda há aquela segunda 
vida, isto é, essa vida terena (Plotino apud Reale, 2008, p.104, acréscimo nosso, 
grifos do autor).

Pelo exposto fica claro que no pensamento plotiniano há, semelhante a 
Marco Aurélio, os três tipos de homem. Contudo, deve-se levar em consideração 
que esses homens são também três tipos de alma, assim, os três homens são 
imagens das três almas de modo que o primeiro homem é a alma na sua 
tangência com o Intelecto, o segundo homem é o que está no meio entre o 
inteligível e o sensível e o terceiro e último homem é o que dá vida ao corpo.

O homem é fundamentalmente a sua alma. Todavia ele se afasta de sua 

2 Marco Aurélio nasceu em 121 d.C. Subiu ao trono aos quarenta, em 161, e morreu em 180 d.C. Sua obra 
filos6fica, redigida em grego, intitula-se Recordações (ou Solilóquios) [...] [ele enumera], três princípios como 
constitutivos do homem: a) o corpo, que é carne; b) a alma, que é sopro ou pneuma; c) o intelecto ou mente 
(nous), superior à própria alma. (Reale; Antiseri, 2003, p. 332).



42

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

origem a partir do momento em que começa a se dedicar as coisas daqui de 
baixo, o que acaba por gerar o esquecimento de sua origem. Sobre isto esclarece 
Plotino: 

Qual é a causa que tornou as almas – as quais são partes destacadas de lá de 
cima e pertencem completamente ao mundo superior – esquecidas do seu pai 
Deus e indignas de si mesmas e Dele? Pois bem, primeira raiz do mal para elas, 
foi a temeridade, e depois o nascimento e a alteridade primitiva e a vontade de 
pertencer a si próprias. Assim, ébrias, visivelmente, daquela autodeterminação, 
pois fizeram o mais largo uso do seu espontâneo movimento, depois daquela 
grande corrida sobre a via contrária, distanciadas que foram por tão grande es-
paço, acabaram enfim por ignorar a si próprias e a sua origem: como crianças 
que, arrancadas muito cedo aos pais e educadas por longo tempo longe, não 
reconhecem mais nem a si próprias nem aos seus genitores. As almas, portanto, 
não reconhecendo mais nem a Ele nem a si mesmas, desprezando-se por igno-
rância da sua estirpe, e apreciando as outras coisas, admirando mais a todas as 
coisas do que a si mesmas, exultaram, atônitas, diante delas e foram vencidas 
por elas; e se separaram, violentamente, das coisas para as quais tinham virado 
as costas com desprezo. Assim resulta que a única causa da total ignorância de 
Deus consiste em apreciar as coisas terrenas e desprezar o próprio ser (Plotino 
apud Reale, 2008, p.103, grifo do autor).

Assim, as almas particulares, quando desceram aos copos para vivificá-
-los, acabaram por esquecer, além de sua origem, de si próprias. Posteriormen-
te, como crianças que são criadas longe de seus pais que acabam também por 
esquecê-los, dedicando-se somente aquilo que aprenderam na ausência destes, 
assim também se portam as almas dos homens.

É preciso ter em mente que não é o fato de se estar aqui embaixo dando 
vida ao homem o que constitui o mal da nossa alma, mas é o fato de que, estan-
do aqui, ela acaba por se dedicar às coisas daqui, o que a leva a desdenhar a si e 
sua origem, este sim é o grande mal da alma.

2.3 O homem e a sua liberdade
“A mais alta atividade da alma consiste na liberdade” (Reale, 2008, p. 110). 

Segundo o historiador, Plotino retoma seus predecessores mais uma vez para 
explicar como se dá a liberdade do homem, mas, com sua nova forma de ver o 
Absoluto, o licopolitano realiza alguns progressos neste assunto. O Uno é Prin-
cípio impricipiado, é livre porque escolhe a si mesmo e é causa de si. 

Mas de fato o homem é livre? O que seria essa liberdade? “Em lugar de 
lhe formular uma definição, [...] Plotino lhe aponta a finalidade, isto é, recon-
duzir a alma ao Uno, [...] ao fundamento de sua existência” (Ullmann, 2008, p. 
258). Dito de outra maneira, podemos dizer que a liberdade da alma, mais pre-
cisamente do homem, é fazer o caminho de retorno ao Uno, subindo de grau em 
grau até ser unificado com o Supremo Absoluto. A problemática aqui é, como 
vimos, o fato de a alma estar encarcerada no corpo e, justamente por isso, ser 
limitada e totalmente entregue a este mundo.



43

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

Citando Plotino, assim nos expõe Ullmann:

Enquanto a alma existe sem corpo, ela é plenamente senhora de si (kyriôtatê 
hautês) e livre (eleúthera) e fora da causalidade cósmica; ao passar ao corpo, não 
mais é de todo independente, porque se encontra em relação com outros seres; 
(...) por essa razão, ela age, em parte, devido a elas (= relações), em parte, po-
rém, lhes é superior e conduz as coisas como ela quer (Plotino apud Ullmann, 
2008. p. 258).

 Pelo exposto vê-se que a alma já era livre antes de descer ao corpo, era 
dona de si e totalmente independente ao passo que, a partir do momento que 
encarna no corpo, perde essa sua liberdade pelo fato de estar se relacionando 
com os outros seres sem, contudo, deixar de conduzir as coisas pelo seu querer.

Para se entender de fato a liberdade do homem se faz necessário enten-
der que esta é semelhante a do Intelecto, como se pode observar na passagem 
abaixo:

O próprio Espírito (Intelecto) só é livre graças ao bem, [...] tanto é verdade que 
cada um só busca a liberdade e o livre-arbítrio graças ao Bem. Assim, se de-
senvolve a sua força operante na trilha do bem, o Espírito possui de maneira 
eminente o livre-arbítrio; pois Ele, ou possui aquele impulso que Dele surge e 
Nele termina ou permanece em si mesmo [...]. Mas entre o Uno e a liberdade 
que se auto põe como absoluto Bem, o Espírito é livre no sentido de que o seu 
ato coincide com o querer o Bem, enquanto é ligado absolutamente ao Bem; a 
Alma, enfim, é liberdade na medida em que, através do próprio Espírito tende 
ao Bem (Reale, 2008, p. 111, grifo do autor). 

O historiador, utilizando-se de palavras do próprio Plotino, nos esclarece 
como cada uma das hipóstases posteriores ao Uno só alcança sua plena liberda-
de se, ao contemplá-lo, querer voltar a Ele; isso acontece tanto com o Intelecto 
como com a Alma. Com a alma humana não é diferente, ela deve, à semelhança 
dos demais, querer o Bem, ou seja, trilar o caminho de retorno ao Uno. “A liber-
dade do homem, portanto, é sempre e somente a liberdade da alma que quer e 
busca alcançar o Bem” (Reale, 2008, p. 112).

2.4 O retorno ao Uno e os caminhos retorno
“Despoja-te de tudo (ἄφελε πάντα)” (Plotino apud Reale, 2008, p. 121), 

esta é a máxima plotiniana para tratar a respeito do sentido de retorno ao Uno, 
ao Princípio Supremo. O homem, mais precisamente a sua alma, anseia por re-
tornar àquele que é seu princípio, ou seja, o Uno Supremo. Este retorno consti-
tui o ápice do ser humano, pois percorrendo este caminho de retorno, o homem 
encontra e alcança a sua máxima liberdade. O retorno ao Uno é fazer justamente 
o processo contrário à emanação, ou seja, subir de degrau a degrau até se reiterar 
com o Uno.

Plotino nos aponta três caminhos pelos quais a alma pode fazer este pro-
cesso de reunificação com o Uno. O primeiro caminho é o das virtudes, porém 



44

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

não no sentido político como aquele desenvolvido por Platão em A República. 
Para o licopolitano as virtudes nos ajudam a dar limites aos nossos desejos e ele 
as entende como uma espécie de purificação da alma, neste sentido elas nos aju-
dam a nos livrar das paixões e nos desapegar das coisas sensíveis. 

O segundo caminho é o da erótica. A erótica plotiniana é, como a platô-
nica, ligada estritamente à beleza. “Ora, sabemos que a beleza é, fundamental-
mente, a forma em todos os níveis” (Reale, 2008, p. 117). O belo é forma e, con-
templando a beleza, a alma é capaz de voltar-se a si mesma e, portanto, capaz 
de relembrar de sua origem. Em Plotino há uma “escada da beleza” que se deve 
subir. A passagem abaixo nos esclarece melhor isto:

Do belo sensível é preciso subir aos belos costumes, às obras da virtude e à be-
leza da própria alma purificada. Com efeito a alma, purificada, torna-se Ideia 
e, portanto, ela mesma beleza. Por esse caminho, afinal, a alma parte do belo e, 
transcendendo o belo sensível por meio das mesmas energias que o belo des-
perta nela, progride através dos vários degraus do incorpóreo até tronar-se ela 
mesma perfeitamente bela e identificar-se com o Belo absoluto (o Espírito) e 
com o próprio princípio do Belo (o Bem, o Uno) (Reale, 2008, p. 117).

Como descrito acima por Giavanni Reale, é-nos apresentados os degraus 
da “escada da beleza” de Plotino, o primeiro a subir é o degrau dos belos costu-
mes, depois o das obras da virtude e por fim o da beleza da alma purificada.

2.4.1 As três vias de retorno ao Uno 
Até aqui vimos que o processo de retorno inicia com o voltar-se da alma 

a si mesma. O homem deve percorrer um itinerário que parte primeiramente de 
si, ou seja, o homem deve buscar a si por primeiro e tomar consciência de quem 
é, para, só depois, partir para a reiteração com o Uno; o caminho da dialética 
desdobra-se, ainda, em três vias e somente alguns são capazes de percorrer este 
caminho, são eles, como nos apresenta Plotino (2000, p. 45): o filósofo, o músico 
e o amoroso.

2.4.1.1 A Música
A música é um conjunto harmonioso que é capaz de elevar aqueles que 

dela entendem a contemplar a Beleza inteligível. O músico é capaz de perceber, 
por sua sensibilidade sensorial, as harmonias dos sons que se apresentam; é jus-
tamente por esta sua capacidade que o músico é capaz de se elevar. De acordo 
com Plotino (2000, p. 46) ele, o músico, é facilmente comovido e tocado pela 
beleza.

De acordo com Abbagnano (2000, p. 689):
[...] Plotino considera a Música como um dos caminhos para ascender até Deus: 
“Depois das sonoridades, dos ritmos e das figuras perceptíveis pelos sentidos, o 



45

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

músico deve prescindir da matéria na qual se realiza os acordes e as proporções, 
e atingir a beleza deles por eles. Deve aprender que as coisas que o exaltavam 
são entidades inteligíveis; isto é harmonia: a beleza que nela se encontra é ab-
soluta, não particular” [...].

Percebemos que a música é capaz de elevar o ser humano ao Uno, porém 
nem todos, mas tão somente aqueles que são sensíveis às belezas das harmonias 
musicais. O músico possui um logos que, ligado à sonoridade, lhe permite per-
ceber a harmonia que está presente nas coisas. A competência que é atrelada à 
capacidade de se elevar, ou seja, de transcender da realidade sensível que se é 
apresentada, é por Plotino considerada uma virtude.

Plotino diz que o músico tem uma capacidade que faz parte de sua natu-
reza e

essa tendência natural deve ser tomada como o ponto de partida em sua educa-
ção. O músico deve ser levado a abstrair o elemento material [da melodia e da 
harmonia] e vislumbrar os princípios (archai) de onde suas proporções provêm, 
e a beleza que está nesses princípios; devem ensiná-lo que aquilo que encanta 
é, na verdade, a harmonia inteligível e a beleza que há nela: a Beleza universal 
e não particular. As verdades filosóficas devem ser implantadas nele, a fim de 
conduzi-lo à fé nas realidades que, embora ainda não conheça, ele tem em si 
(Plotino, 2000, p. 47).

Aqui o filósofo ressalta que, embora conhecendo e deixando que sejam 
elevados ao inteligível pelas harmonias musicais, os músicos devem conhecer 
também as verdades da filosofia para que possa se elevar ainda mais à transcen-
dência. O conhecer das verdades filosóficas associadas às harmonias farão com 
que o músico seja capaz de abstrair no sensível aquilo que não é sensível.

2.4.1.2 O Amor
Passemos agora para mais um seguimento do processo da dialética plo-

tiniana. Podemos dizer que aquele que ama é amoroso ou amante. O amante é 
nada mais do que aquele que é convidado a se elevar a partir da beleza das for-
mas corpóreas à Beleza que lhe é superior, em outras palavras ele deve, a exem-
plo do músico, transcender do sensível ao que não é sensível.

Para uma melhor compreensão de como o Amor é considerado por Ploti-
no uma das vias de retorno ao Uno, eis o que diz Abbagnano:

[...] Ao findar da filosofia grega, o neoplatonismo utilizou a noção de Amor não 
para definir a natureza de Deus, mas para indicar uma das fases do caminho 
que conduz a Deus. O Uno de Plotino não é Amor, porque é unidade inefável, 
superior à dualidade do desejo [...]. Mas o Amor é o caminho preparatório que 
conduz à visão dele, porque o objeto do Amor, segundo a doutrina de Platão, é 
o bem, e o Uno é o bem mais alto [...]. O Uno, portanto, é o verdadeiro termo e 
o objeto último e ideal de todo Amor, conquanto não seja através do Amor que 
o homem se une a Ele, mas através da intuição, de uma visão em que o vidente 
e o visto se fundem e se unificam [...] (Abbagnano, 2000, p. 40).

O trecho elencado acima nos esclarece como o filósofo de Licópolis en-



46

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

tendia o Amor, não mais como pensara a filosofia grega, mas com outro sentido. 
O Amor, que até então era utilizado para definir a natureza do Uno, é visto agora 
pelos neoplatônicos, mais precisamente Plotino, como um caminho que con-
duz a Ele.

Ao Amor se atrela a dualidade do desejo e é justamente por isso que a na-
tureza do Princípio não é o amor, pois o Uno é uma unidade inefável que supera 
esta dualidade. Assim, movido por essa dualidade, o amante deve elevar-se para 
além dessas belezas que o arrebatam. Sobre isso nos esclarece Plotino:

O amoroso tem uma espécie de memória da Beleza [...], mas não é capaz de 
apreendê-las separadamente em sua transcendência. No entanto, as belezas vi-
síveis o arrebatam. Deve então ser ensinado a não ser arrebatado por uma forma 
corporal, mas deve ser levado, por uma disciplina mental, a ver a beleza em toda 
parte e discernir que ela é algo diverso das formas corporais, que ela vem de 
outro lugar [...] e ele deve ser educado para reconhecer a beleza nas artes, nas 
ciências e nas virtudes. Isto o acostumará a amar as coisas incorpóreas (Plotino, 
2000, p. 47).

Vemos assim que o amante tem que tomar cuidado para que não se deixe 
arrebatar por aquilo que ama, mas deve transcender a isso, pois precisa vê a be-
leza que está presente em todas as coisas, nas artes, nas ciências e nas virtudes, 
inclusive. “Então, ele deve ascender das virtudes à Inteligência e ao Ser, e, quan-
do tiver chagado ali, terá de percorrer o caminho mais elevado” (Plotino, 2000, 
p. 47).

2.4.1.3 A Filosofia
Chagamos assim a terceira via de retorno: a Filosofia. Mais do que as duas 

vias anteriores o caminho da filosofia é o mais importante; o filósofo possui uma 
capacidade um tanto singular de elevação que lhe é natural, desses três tipos 
de homens, músico, amante e filósofo, este último é, de certa forma, privilegia-
do, pois possui essa capacidade inata. Mas o que vem a ser a filosofia? E de que 
modo o filósofo é capaz de ascender ao Uno?

Não é de tudo tão fácil chegar a um conceito de filosofia, tendo em vista 
que há várias vertentes filosóficas e cada uma delas toma um conceito ou um 
sentido para dar significação a filosofia. Segundo Abbagnano (2000, p. 442) “a 
disparidade das Filosofias tem por reflexo, obviamente, a disparidades de signi-
ficações de ‘Filosofia’, o que não impede reconhecer nelas algumas constantes”. 
Assim, “destas [constantes], a que mais se presta a relacionar e articular os di-
ferentes significados desse termo é a definição contida no Eutidemo3 de Platão: 
Filosofia é o uso do saber em proveito do homem”. Vale ressaltar que de nada 
vale o conhecimento, o saber humano, se este não tiver domínio daquele.

3 Diálogo platônico escrito por volta de 384 a. C., no qual Platão faz uma sátira ao que ele apresenta como 
falácias lógicas dos sofistas; termina em aporia, ou seja, sem um consenso.

https://pt.wikipedia.org/wiki/384_a.C.


47

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

Todavia ressalta Plotino que:
O filósofo tem uma disposição natural para se elevar. Tem asas, por assim dizer, 
e não tem necessidade, como os precedentes, de se separar do mundo sensível. 
Ele se move para as alturas, mas seus passos são incertos; de modo que precisa 
apenas de alguém que lhe mostre o caminho e o instrua, pois é desapegado das 
coisas sensíveis por natureza. Deve aprender a matemática para que se habitue 
ao pensamento abstrato e à crença no imaterial. Aprenderá facilmente por ter 
uma predisposição natural a aprender. Como é virtuoso por natureza, deve ser 
levado a aperfeiçoar as virtudes no mais alto grau, e depois do estuda da mate-
mática, deve aprender a dialética até tornar-se um perfeito dialético (Plotino, 
2000, p. 48).

Assim sendo, a via da filosofia de retorno ao Uno é mais facilmente alcan-
çada porque o filósofo tem uma disposição natural para isso, o que ele necessita 
é apenas de alguém que o desperte para isso e, justamente por esta disposição, o 
filósofo é privilegiado no caminho para o retorno ao Absoluto.

2.4.2 O êxtase plotiniano
Quando a alma consegue se despojar de tudo e deixa para trás as suas 

paixões, ela consegue se esvaziar de si e do corpo, ao término disso, a alma, por 
intermédio da contemplação, passa a não ter necessidade de mais nada, o que 
acaba por ocasionar o êxtase. A esse respeito diz-se que:

Plotino caracteriza o Êxtase como a suspensão da alteridade entre aquele que 
vê e a coisa vista, e como identificação total e entusiástica da alma com Deus. 
“Não é mais uma visão”, diz ele, “mas um modo diferente de ver: Êxtase é sim-
plificação e doação de si mesmo, desejo de contato, repouso e compreensão de 
conjunção” (Abbagnano, 2000, p. 420)

Desta forma, êxtase é o desejo de simplificação e de doação que a alma 
tem. Muitos acreditam que, ao entrar no estado de êxtase, o homem entra num 
estado de inconsciência. Reale (2008, p.124) expõe que: 

Na verdade, o êxtase plotiniano não é um estado de inconsciência, mas um 
estado de hiperconsciência; não é algo irracional ou sub-racional e sim hiper-
-racional. No êxtase, a alma se vê toda em Deus, por assim dizer, se vê plena 
pelo Uno e, na medida do possível, a Ele completamente assimilada. Portanto, 
seu contemplar estático é um participar na subsistência do Uno, com todas as 
características a Ele peculiares, que são o além do Ser e, portanto, o estar acima 
do Pensamento, da Razão e da Consciência.  

Pelo exposto, podemos perceber que o homem entra em um estado de 
hiperconsciência e não em um estado de irracionalidade ou subracional. Apesar 
da dificuldade de ser alcançado, entrar em estado de êxtase não é uma tarefa 
impossível; “segundo Porfírio, ao longo de sua vida Plotino teve quatro experi-
ências extáticas: por quatro vezes saiu de si e ascendeu a Deus, ao Uno” (Som-
merman, 2000, p. 81).

Na 6ª Enéada (ordem cronológica) intitulada Sobre a Descida da Alma 
nos Corpos, assim nos narra Plotino:



48

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

Muitas vezes ocorreu-me ser retirado de meu corpo e conduzido a mim mes-
mo; ser retirado das coisas externas e introduzido em mim mesmo; e então ver 
uma Beleza maravilhosa, tronando-se ainda maior a certeza de que pertenço à 
ordem superior dos seres por ter realizado em ato a mais nobre forma de vida; 
ter-me estabelecido nela; ter vivido o seu ato e me situado acima de tudo quan-
to é inteligível, exceto com o Supremo (Plotino, 2000, p. 81).

Esta é a única passagem em que Plotino narra sua experiência extática, 
nos permitindo entender um pouco mais esse processo. A citação de Plotino 
nos oferece uma compreensão para a experiência mística e extática, em que o 
filósofo se despoja das limitações do corpo e das distrações do mundo sensível 
para alcançar um estado de unidade com o que há de mais elevado, com o Uno. 
Neste momento, ele experimenta uma beleza sublime, que confirma sua per-
tença à ordem superior dos seres. Esta experiência não é uma simples abstração, 
mas um ato de vivência e realização do que é mais nobre na vida humana, mos-
trando, por meio da transcendência do indivíduo, a possibilidade de se elevar à 
verdadeira realidade, que transcende o mundo sensível.

3 CONCLUSÃO
Somente o homem é capaz de questionar, inclusive sobre si mesmo, e 

com isso buscar soluções. O problema do homem sempre esteve presente na 
história da humanidade, ele é e sempre será motivo de especulações e teorias, 
tanto no campo das ciências da natureza, como no das ciências humanas. Ao 
longo da história da filosofia, dos tempos remotos até os atuais, este problema 
é um dos mais recorrentes, vários filósofos, ou a quase totalidade deles, buscou 
dar sua contribuição na tentativa de solução do problema.

Os filósofos, para elaborarem seu pensamento, utilizam-se às vezes da-
quilo que outros já especularam antes deles. Do que foi exposto, conclui-se que 
Plotino remete-se, em primeiro lugar a Platão [...], mas ao mesmo tempo reto-
ma a especulação aristotélica e a das filosofias helenistas (Marías, 1975, p. 91). 
Desta forma ele consegue dar uma resposta ao problema da origem, tanto do 
homem como do universo, que, por sua vez, merece fé.

A Escola Neoplatônica, iniciado por Amônio Sacas, foi a que mais en-
cantou o filósofo estudado neste trabalho. Partindo do Uno (Princípio Imprici-
piado), o filósofo de Licópolis desenvolve seu sistema, passando pelo Intelecto 
(Noûs), depois pela Alma do Mundo e o surgimento do homem, finalizando 
com o retorno ao Princípio, que, como vimos, é o máximo grau de liberdade 
possível ao homem. Plotino realizou uma verdadeira refundação da metafísica 
clássica, pois colocou o Uno como princípio criador de todas as coisas, acima até 
mesmo da ousía (essência) de Aristóteles, que, segundo o autor, é ulterior até 



49

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

mesmo a ousía.
Sobre o Uno, primeira hipóstase ou substância, o licopolitano não ousa 

dar nenhuma definição do que seja este, pois sendo início de tudo, não se 
pode dizer dele aquilo que é, mas tão somente aquilo que ele não é. A única 
expressão utilizada para designá-lo é a de “Princípio”, ou seja, ele é o primeiro 
de tudo e de todos, de forma que antes dele não havia nada. Todas as coisas 
que estão abaixo dele foram por ele criadas através de um processo chamado 
emanação que pode ser exemplificado como o exalar do perfume de uma 
substância odorífera, ou o irradiar da luz de uma fonte luminosa.

Do processo de emanação surgiu o Intelecto, segunda hipóstase e primei-
ra emanação, que de início era informe, uma alteridade como sublinha Plotino, 
que precisava passar por um outro processo no qual deveria voltar a si mesmo, 
para o seu interior, e contemplar o seu criador, somente assim foi plenificado e 
forme. O surgimento do Noûs possibilitou também o surgimento do múltiplo, 
do movimento, o que deve ficar claro é que o movimento não surge do Uno, mas 
do Intelecto, pois dentro dele os seres coexistem e o múltiplo só se concretiza 
pelo fato do Noûs não pensar o Uno, mas pensar a si mesmo. Vimos também 
que o Intelecto plotiniano se torna o Ser e que Ele é, também, a estância, ou 
seja, morada do ser. Plotino nos informa que o Intelecto e o Ser têm uma mesma 
natureza e que somos nós, o seres humanos que, utilizando de nossa imagina-
ção a fim de se ter uma melhor compreensão, fazemos a separação de ambos e 
imaginamos a ordem das coisas.

Seguidamente é percebido que surge a Alma do Mundo, terceira hipós-
tase e segunda emanação. Em suma, a emanação das coisas, tendo como prin-
cípio o Uno, foi um processo necessário para se criar o mundo físico, o cosmos, 
o universo; não bastaria ter apenas a unidade, pois, somente a multiplicidade 
presente no Intelecto e na Alma do Mundo, é que dão suporte para a origem do 
cosmos físico que deriva desta última.

De acordo com o pensamento do filósofo de Licópolis há uma Alma 
Superior, esta permanece sempre ligada ao Intelecto e que, justamente por 
isso, participa do Mundo Inteligível; a Alma do Todo, por sua vez, governa 
todo o Mundo Sensível, e há também as Almas Particulares que estão presentes 
nos corpos, com isso diz-se que a Alma é una e múltipla. Reale (2008, p. 82) 
vai mais adiante quando se trata da hierarquização da alma e nos apresenta três 
tipos de Alma: a Alma Suprema, a Alma do Todo e as Almas Particulares.

A Alma possui uma atividade que vai em duas direções: 1) por um lado 
ela se direciona à contemplação do Intelecto e 2) por outro, ela tende a produzir 
algo diverso de si e, neste caso, criar o mundo sensível, e este é criado pela Alma 
do Todo visto que a Alma Suprema permanece sempre ligada ao Intelecto, e as 



50

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

Almas Particulares se limitam a animar os corpos produzidos no mundo sensí-
vel.

Surge então o mundo corpóreo e o que o caracteriza é a matéria, contudo 
o filósofo de Licópolis nos apresenta dois tipos de matéria e esta é sua grande 
novidade: existe a matéria inteligível e a sensível. A primeira é a que se faz pre-
sente no mundo incorpóreo que é justamente aquela potência que deriva do 
Uno que, sendo matéria indefinida, deve voltar-se ao seu engendrador para se 
definir; algo que se deve ressaltar é que esta matéria inteligível possui caracterís-
ticas que são próprias do inteligível, ela é simples, imutável e eterna. A segunda, 
a matéria sensível, é justamente o oposto da primeira porque é como que uma 
cópia daquela. Plotino vê a matéria como não-ser, não no sentido de que ela seja 
o nada, mas ela é por ele vista como “um outro do ser”, ou seja, a matéria inteli-
gível é o ser e, para que seja distinta desta, a sensível precisa, necessariamente, 
ser diferente do ser.

É notório que Plotino desenvolve uma linha de raciocínio lógico para 
explicar seu pensamento. Sua especulação inicia-se com o Uno, passa pelo 
Intelecto (Noûs) e se conclui com a Alma, de certo que a alteração desta ordem 
prejudica o entendimento de todo o Sistema Plotiniano.

Esta é, portanto, a sequência de eventos, não de forma cronológica e sim 
lógica, que antecedem o surgimento do ser humano. O autor das Enéadas diz 
que “o homem é uma alma dotada de um corpo e este é, para aquela, como que 
um prisão, pois a impede de fazer aquilo que tanto almeja: retornar a vida que 
tinha lá em cima” (Plotino apud Ullmann, 2008, p. 258). 

Deve-se levar em consideração que há três tipos e alma e, consequente-
mente, três tipos de homens; esses homens são também três tipos de alma, as-
sim, os três homens são imagens das três almas de modo que o primeiro homem 
é a alma na sua tangência com o Intelecto, o segundo homem é o que está no 
meio entre o inteligível e o sensível e o terceiro e último homem é o que dá vida 
ao corpo.

O homem é fundamentalmente a sua alma. Todavia ele se afasta de sua 
origem a partir do momento que começa a se dedicar as coisas daqui de baixo, o 
que acaba por gerar o esquecimento de sua origem. 

Se tratando da liberdade, em lugar de lhe formular uma definição, [...] 
“Plotino lhe aponta a finalidade, isto é, reconduzir a alma ao Uno, ao fundamen-
to de sua existência” (Ullmann, 2008, p. 258). Dito de outa maneira, podemos 
dizer que a liberdade da alma, mais precisamente do homem, é fazer o caminho 
de retorno ao Uno, subindo de grau em grau até se unificar com o Supremo Ab-
soluto.

Para o retorno há três caminhos: 1) as virtudes – não no sentido político 



51

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

de Platão, mas como uma ajuda para dar limites aos desejos e as paixões; 2) a 
erótica – ligada a beleza. Por ela é possível subir os degraus da “escada da beleza” 
de Plotino, o primeiro a subir é o degrau dos belos costumes, depois o das obras 
da virtude e por fim o da beleza da alma purificada; e 3) a dialética, que se des-
dobra em outras três vias: a música, o amor e a filosofia – a) O músico é capaz 
de perceber, por sua sensibilidade sensorial, as harmonias dos sons que se apre-
sentam; é justamente por esta sua capacidade que o músico é capaz de se elevar. 
b) O amante é nada mais do que aquele que é convidado a se elevar a partir da 
beleza das formas corpóreas à Beleza que lhe é superior, em outras palavras ele 
deve, a exemplo do músico, transcender do sensível ao que não é sensível. E c) 
o filósofo que, mais do que as vias anteriores, é o mais importante; o filósofo 
possui uma capacidade um tanto singular de elevação que lhe é natural. Desses 
três tipos de homens, músico, amante e filósofo, este último é, de certa forma, 
privilegiado, pois possui essa capacidade inata de elevação.

Portanto, com o presente trabalho, podemos concluir que Plotino soube 
dar uma resposta satisfatória ao problema do homem, bem como do surgimen-
to de todas as coisas, do universo. Ele, convicto de seu pensamento, relatou sua 
própria experiência daquilo que chamou de êxtase, que seria o desejo de sim-
plificação e de doação que a alma tem no qual o homem entra em um estado de 
hiperconsciência e não num estado de irracionalidade ou subracional, como 
pensavam muitos.



52

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

REFERÊNCIAS
ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 2000.

MARÍAS, Julián. Plotino. In: MARÍAS, Julián. O tema do homem. Tradução de Diva 
Ribeiro de Toledo Piza. São Paulo: Duas Cidades, 1975. p. 91-94.

PLOTINO. Tratado das Enéadas. Tradução de Américo Sommerman. São Paulo: 
Polar Editorial, 2000.

REALE, Giovanni; ANTISERI, Dario. Plotino e o neoplatonismo. In: REALE, Giovan-
ni; ANTISERI, Dario. História da filosofia: Antiguidade e Idade Média. São Pau-
lo: Paulinas, 1990. v. 1, p. 338-355.

REALE, Giovanni; ANTISERI, Dario. A passagem da era clássica para a era helenística. 
In: REALE, Giovanni; ANTISERI, Dario. História da filosofia: filosofia pagã anti-
ga. São Paulo: Paulus, 2003. v. 1, p. 249-252.

REALE, Giovanni; ANTISERI, Dario. Os últimos desenvolvimentos da filosofia pagã 
antiga. In: REALE, Giovanni; ANTISERI, Dario. História da filosofia: filosofia pagã 
antiga. São Paulo: Paulus, 2003. v. 1, p. 325-367.

REALE, Giovanni. Plotino e o neoplatonismo. In: REALE, Giovanni. História da filo-
sofia grega e romana. Tradução de Henrique Cláudio de Lima Vaz e Marcelo Perine. 
São Paulo: Loyola, 2008. v. 8.

ULLMANN, Reinholdo Aloysio. O homem e a liberdade em Plotino. Teocomunica-
ção, Porto Alegre, v. 38, n. 160, p. 252-269, maio/ago. 2008.

Recebido em: 02/09/2025
Aprovado em: 17/12/2025



EC
O

S 
- S

ão
 L

uí
s,

 v.
 13

, n
. 1

, j
an

/d
ez

. 2
02

5

53

O RETORNO DA PESSOA: 
a noção de pessoa segundo o personalismo 
ontológico moderno de Karol Wojtyla, frente à 
crítica de Paul Ricoeur ao personalismo.metafísicos 
e antropológicos

THE RETURN OF THE PERSON: 
the notion of the person according to Karol 
Wojtyła’s modern ontological personalism, in 
light of Paul Ricoeur’s critique of personalism.

Helder Machado Passos1

Rita de Cássia Oliveira2

Hugo Pinheiro Costa3

RESUMO: A filosofia personalista conheceu ao longo de seu desenvolvimento uma 
série de autores, fontes de inspiração, correntes, fases e críticas, acontecimentos que 
corroboram para a sua consolidação e reestruturação. Dentre as críticas levantadas, 
temos a de Paul Ricoeur, que afirma a incapacidade do movimento empreendido por 
Emmanuel Mounier de alcançar seus objetivos, declarando sua morte e o necessário 
retorno da pessoa, que só seria possível segundo um estatuto epistemológico sólido a 
partir do conceito central do personalismo – a noção de pessoa. Entretanto, passados 
alguns anos da morte de Mounier, o personalismo recebeu algumas contribuições de 
outros autores, dentre os quais se destaca Karol Wojtyla, que buscou confluir a filo-
sofia do ser com a filosofia da consciência de modo a consolidar uma nova antropolo-
gia. Partindo dessas inquietações, o presente trabalho se propõe a apresentar como o 
personalismo ontológico moderno de Karol Wojtyla, centrado no conceito de pessoa, 
se coloca frente à noção de pessoa e as críticas levantadas por Paul Ricoeur ao perso-
nalismo? Para atingir esse objetivo, começaremos por identificar a noção de pessoa 
adotada por Paul Ricoeur, bem como a crítica que desenvolve ao personalismo, re-
correndo principalmente às obras como, Note sur la personne (1936), Une Philosophie 
Personnalist (1950) e Morre o personalismo, volta a pessoa (1983). De modo que em, 
seguida se compreenda a antropologia personalista desenvolvida pelo personalismo 
ontológico moderno de Karol Wojtyla, na obra Pessoa e Ação (1969), o que permitirá 
analisar como o personalismo ontológico moderno de Wojtyla se posiciona frente 
a crítica de Paul Ricoeur. Por fim, espera-se que a presente pesquisa seguindo estes 
passos, e adotando ainda como referencial teórico as obras El personalismo ontoló-
1 Doutor em Filosofia pela Universidade de São Paulo (2012). Atualmente é professor adjunto da Uni-
versidade Federal do Maranhão e Professor do mestrado acadêmico em Filosofia da Universidade Fe-
deral do Maranhão (PPGFIL). E-mail: helder.passos@ufma.br.
2 Doutora em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP), Membro funda-
dora da Rede Brasil Ricoeur. Pertence à Diretoria da Rede Brasil Ricoeur. Professora Permanente do 
Mestrado Acadêmico em Filosofia (PPGFIL). E-mail: rc.oliveira@ufma.br. 
3 Mestrando em Filosofia pelo Programa de Pós-graduação em Filosofia (PPGFIL) da Universi-
dade Federal do Maranhão (UFMA), Pós-graduado em Docência do Ensino Superior (FOCUS) e 
graduado em Filosofia pelo Instituto de Estudos Superiores do Maranhão (IESMA), atual Faculda-
de Católica do Maranhão. costa.hugo@discente.ufma.br. 



EC
O

S 
- S

ão
 L

uí
s,

 v.
 13

, n
. 1

, j
an

/d
ez

. 2
02

5

54

gico moderno I (2015) e Introdução ao personalismo (2028) de João Manuel Burgos, 
levando a apresentação da antropologia personalista de Wojtyla segundo uma noção 
de pessoa e um estatuto epistemológico mais robusto, que incorpora elementos da 
crítica de Ricoeur e contribui para a consolidação da noção de pessoa humana, e da 
própria filosofia personalista.

Palavras-chave: Pessoa, Paul Ricoeur, Karol Wojtyla, Personalismo.

ABSTRACT: Throughout its development, personalist philosophy has encompassed 
a variety of authors, sources of inspiration, currents, phases, and critiques—factors 
that have contributed to both its consolidation and its restructuring. Among the cri-
ticisms raised is that of Paul Ricoeur, who argues that the movement undertaken 
by Emmanuel Mounier was unable to achieve its objectives, declaring its death and 
calling for a necessary “return of the person,” which, according to him, would only 
be possible on the basis of a solid epistemological framework grounded in the cen-
tral concept of personalism—the notion of the person. However, some years after 
Mounier’s death, personalism received significant contributions from other authors, 
among whom Karol Wojtyła stands out. Wojtyła sought to bring together the philo-
sophy of being and the philosophy of consciousness in order to consolidate a new 
anthropology. In light of these concerns, the present study aims to show how Karol 
Wojtyła’s modern ontological personalism, centered on the concept of the person, 
positions itself in relation to the notion of the person and to the criticisms raised by 
Paul Ricoeur against personalism. To achieve this objective, we will begin by iden-
tifying the notion of the person adopted by Paul Ricoeur, as well as the critique he 
develops of personalism, drawing primarily on works such as Note sur la personne 
(1936), Une philosophie personnaliste (1950), and The Death of Personalism, the Re-
turn of the Person (1983). Subsequently, we will examine the personalist anthropolo-
gy developed by Karol Wojtyła’s modern ontological personalism, particularly in Per-
son and Act (1969), which will allow us to analyze how Wojtyła’s position responds 
to Ricoeur’s critique. Finally, following these steps and adopting as a theoretical fra-
mework the works El personalismo ontológico moderno I (2015) and Introducción al 
personalismo (2028) by João Manuel Burgos, this research seeks to present Wojtyła’s 
personalist anthropology based on a notion of the person and a more robust episte-
mological framework, one that incorporates elements of Ricoeur’s critique and con-
tributes to the consolidation of the notion of the human person and of personalist 
philosophy itself..

Keywords: Person; Paul Ricoeur; Karol Wojtyła; Personalism.
.



55ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 53-68, jan./dez. 2025

PASSOS, Helder M.; OLIVEIRA, Rita de C.; COSTA, Hugo P. RETORNO DA PESSOA: a 
noção de pessoa segundo o personalismo ontológico moderno de Karol Wojtyla, frente à 

crítica de Paul Ricoeur ao personalismo. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

1 INTRODUÇÃO
Em 1950, após a morte de Emmanuel Mounier, Paul Ricoeur publicou 

Une philosophie personnaliste, obra em que declara consumada a produção do 
autor francês. Essa constatação lhe permitiria realizar um panorama geral sobre 
o movimento inaugurado por Mounier. Nesse movimento, mais do que um fi-
lósofo ou um pai de uma filosofia, Mounier é identificado como sendo “o peda-
gógico, o educador de uma geração” (Ricoeur, 1950, p. 862, grifo do autor), tese 
defendida ao longo de toda a obra.

Passados mais de trinta anos, Paul Ricoeur redige outra obra, que já em 
seu título carrega sua tese fundamental, “Morre o personalismo, volta a pessoa” 
(1983), empreendendo, mais uma vez, uma compreensão panorâmica do mo-
vimento de Mounier. A obra, produzida alguns anos após a morte do pedagogo 
francês, contribui para a compreensão de dois elementos principais que funda-
mentam sua tese: a má escolha do termo “ismo” para a nomenclatura do mo-
vimento e a não competitividade do personalismo frente a outros “ismos” aos 
quais buscava se contrapor. Esses elementos ajudam a identificar a tese apre-
sentada na obra, segundo a qual a morte do personalismo é atestada por sua 
incapacidade de competitividade diante do que Ricoeur chamou de “batalha do 
conceito”, sendo necessário repensar o conceito de pessoa que, ainda pertinente 
à batalha do conceito, necessitava de um estatuto epistemológico apropriado.

A crítica de Ricoeur sustenta-se ainda em uma terceira obra, intitulada 
Abordagem da pessoa (1990), escrita posteriormente à obra de 1983. Nela, o fi-
lósofo retoma seu debate sobre a noção de pessoa, buscando consolidar ainda 
mais um estatuto epistemológico para essa noção, o que o faz com base em três 
elementos: a linguagem, a ação e a narrativa. Pode-se, portanto, afirmar que a 
crítica de Paul Ricoeur ao personalismo se fundamenta em uma questão central: 
a falta de um estatuto epistemológico que, não possuindo uma fundamentação 
clara e robusta, torna-se incapaz de concorrer com outras compreensões an-
tropológicas. Entretanto, o personalismo posterior a Mounier conheceu muitos 
outros autores, fases, sistematizações, críticas, adaptações e linhas de interpre-
tação, de modo que se faz oportuno, mais uma vez, adotar a posição de Ricoeur 
e avaliar o personalismo moderno, buscando compreender se a falta de um es-
tatuto epistemológico continua a declarar a morte da filosofia personalista ou 
se, por outro lado, o desenvolvimento da filosofia personalista foi direcionado à 
adoção de pressupostos e fundamentos epistemológicos que lhe permitam con-
tinuidade na batalha do conceito.

Dentre os desdobramentos da filosofia personalista, optou-se por recor-
rer ao personalismo ontológico moderno de Karol Wojtyla (1920-2005), filóso-



56ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 53-68, jan./dez. 2025

PASSOS, Helder M.; OLIVEIRA, Rita de C.; COSTA, Hugo P. RETORNO DA PESSOA: a 
noção de pessoa segundo o personalismo ontológico moderno de Karol Wojtyla, frente à 

crítica de Paul Ricoeur ao personalismo. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

fo polonês que, de acordo com Juan Manuel Burgos, propõe uma antropologia 
original, potente e sistemática, fruto da união metodológica que realiza entre 
“fenomenologia e pensamento clássico, fundamentalmente tomismo. E essa é, 
justamente, a perspectiva que me parece mais adequada e potente para pro-
mover um personalismo no século XXI” (Burgos, 2015, p. 10). Burgos é claro ao 
identificar as novidades da filosofia personalista de Wojtyla.

Segundo essas perspectivas, o presente artigo apresenta como problema 
central a investigação de como o personalismo ontológico moderno de Karol 
Wojtyla, centrado no conceito de pessoa, se apresenta frente às noções e críticas 
levantadas por Paul Ricoeur ao personalismo. Para isso, desenvolver-se-á em 
três momentos: no primeiro, identificar-se-á a noção de pessoa adotada por 
Paul Ricoeur, bem como a crítica que desenvolve ao personalismo, de acordo 
com as obras Note sur la personne (1936), Une philosophie personnaliste (1950) 
e Morre o personalismo, volta a pessoa (1983); em seguida, buscar-se-á compre-
ender a antropologia personalista desenvolvida pelo personalismo ontológico 
moderno de Karol Wojtyla, a partir da obra Pessoa e Ação, o que permitirá ana-
lisar como o personalismo ontológico moderno de Wojtyla se posiciona frente à 
crítica de Paul Ricoeur. Espera-se que, seguindo esses passos e adotando ainda 
como referencial teórico as obras de Juan Manuel Burgos, seja possível apresen-
tar a antropologia personalista de Wojtyla segundo uma noção de pessoa e um 
estatuto epistemológico únicos e robustos, que incorporam elementos da crítica 
de Ricoeur e contribuem para a consolidação e o aprimoramento da noção de 
pessoa humana e da própria filosofia personalista.

2 A CRÍTICA DE PAUL RICOEUR
Para compreender a crítica desenvolvida por Paul Ricoeur ao persona-

lismo, faz-se oportuno identificar qual a noção empregada por ele à noção de 
“pessoa”, haja vista que toda a vasta bibliografia de Ricoeur envolve, em parte, ou 
cita a pessoa, sendo oportuno questionar o que o autor compreende por pessoa. 
Para isso, recorremos à primeira de suas obras sobre o conceito, o ensaio inti-
tulado Note sur la personne, publicado em 1936 na revista teológica Le Semeur 
(O Semeador), no qual apresenta de que modo a noção de pessoa ultrapassa a 
noção de indivíduo.

Já nas primeiras linhas da obra, Ricoeur assinala um fato que justifica a 
sua escrita, que seria o fato de “estamos testemunhando neste momento a res-
tauração da noção de pessoa” (Ricoeur, 1936, p. 437). Há de se destacar que o en-
saio é publicado no meio do que ficou conhecido como o despertar personalista, 
que corresponde a um conjunto de movimentos de natureza social, política e 



57ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 53-68, jan./dez. 2025

PASSOS, Helder M.; OLIVEIRA, Rita de C.; COSTA, Hugo P. RETORNO DA PESSOA: a 
noção de pessoa segundo o personalismo ontológico moderno de Karol Wojtyla, frente à 

crítica de Paul Ricoeur ao personalismo. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

filosófica (Burgos, 2018), como, por exemplo, a publicação da obra Revolução 
personalista e comunitária (1935), primeira obra do personalismo de Mounier, e 
o lançamento da revista Esprit (1934), dedicada a publicações de cunho perso-
nalista. Todos eles são eventos que levam a um terreno favorável à recepção e ao 
desenvolvimento do personalismo de Mounier.

Neste contexto, Ricoeur empreende a obra buscando caracterizar a no-
ção de pessoa, que não seria um temperamento nem um caráter e, por isso mes-
mo, não é um indivíduo, ao opor-se aos termos usados, que privilegiam ou su-
blinham determinadas capacidades ou elementos do ser humano, como as suas 
habilidades ou forças biológicas. Ricoeur afasta-se de uma posição que reduz “a 
pessoa à figura do indivíduo analisável” (Cristiano e César, 2024, p. 29) e aproxi-
ma-se de uma postura que busque compreendê-la segundo uma visão integral. 
É neste sentido que entendemos a afirmação de Ricoeur ao dizer que “na medida 
em que o homem é objeto de ciência, ele não é uma pessoa” (Ricoeur, 1936, p. 
338), posição que explicará posteriormente a adoção da noção de atitude, bem 
como a afirmação da ausência de um estatuto epistemológico seguro do perso-
nalismo de Mounier, uma vez que lhe falta um método, de modo a não instru-
mentalizá-lo como um objeto.

Cabe ainda destacar que o ensaio apresenta alguns elementos singulares 
da pessoa, como o ato, fruto do movimento livre que encontra na pessoa a sua 
fonte e que, por isso mesmo, pede dela responsabilidade, de acordo com Rico-
eur (1936, p. 439): “a pessoa age e não é atuada”, tem como fonte de sua ação ela 
mesma. É neste ponto que o autor, mais uma vez, reafirma sua compreensão ao 
afirmar que a pessoa e o ato não podem ser objeto de uma ciência. Partindo do 
ato, Ricoeur assinala outros três traços da singularidade da pessoa, que a ma-
nifestam enquanto tal: são eles a vocação – entendida enquanto chamado –, o 
engajamento – como compromisso para com a atividade à qual é chamada –, e o 
testemunho – a encarnação, na história, desse compromisso. Dessa maneira, os 
“seus atos são testemunhos de sua vocação tornada engajada” (Cristiano e César, 
2024, p. 32). Estes elementos de singularidade são específicos de seu ser pessoal, 
que a torna única, mas que, ainda assim, não são reduzidos a ela.

2.1 Uma filosofia personalista 
Apesar de o ensaio sobre a pessoa já apresentar alguns elementos da crí-

tica de Ricoeur ao personalismo, é somente em Une Philosophie Personnaliste, 
obra publicada em 1950, que o filósofo apresenta uma análise mais específica 
sobre o personalismo, que fundamentou a sua crítica futura, haja vista que, nes-
te período, o movimento inaugurado já tinha se consolidado, além de um outro 



58ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 53-68, jan./dez. 2025

PASSOS, Helder M.; OLIVEIRA, Rita de C.; COSTA, Hugo P. RETORNO DA PESSOA: a 
noção de pessoa segundo o personalismo ontológico moderno de Karol Wojtyla, frente à 

crítica de Paul Ricoeur ao personalismo. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

importante acontecimento: a morte de Mounier. O personalismo não era mais 
um movimento inicial, tal como foi durante a escrita do ensaio em 1936. Muito 
já havia sido escrito sobre o personalismo, sendo necessário, agora, iniciar o que 
Ricoeur (1950, p. 860) chamou de “a única história possível”, que é o caminho da 
interpretação dos seus leitores.

Ricoeur empreende uma leitura hermenêutica da obra de Mounier e co-
meça resgatando a atuação na revista Esprit, onde, de acordo com ele, se ca-
racterizou o modus operandi de Mounier, justamente em uma perspectiva de 
afastamento das universidades, buscando responder a um sentimento de crise e 
propor, a partir dela, uma nova civilização, sendo esta última o objetivo primeiro 
do personalismo. Somente deste modo compreende-se a afirmação de Ricoeur 
de que, mais do que um filósofo, “Emmanuel Mounier foi o pedagogo, o educa-
dor de uma geração” (Ricoeur, 1950, p. 862), sendo, por isso mesmo, promotor 
de um despertar, colocando-se longe de sistematizações e definições, ainda que, 
segundo Ricoeur, tenha ajudado a oferecer uma matriz filosófica (Ricoeur, 1950) 
que, servindo como orientação, não fechou o personalismo em linhas deter-
ministas, mas norteou suas várias linhas de interpretação em direção à pessoa. 
Como um educador, Mounier “soube reunir o significado multidimensional do 
tema da pessoa” (Ricoeur, 1950, p. 887).

Após esta análise geral sobre a obra de Emmanuel Mounier e passados 
mais de trinta anos, o hermeneuta francês retorna ao movimento inaugurado 
pelo educador francês em Morre o personalismo, volta a pessoa (1983), onde, 
de acordo com Juan Manuel Burgos, este retorno objetiva “fazer uma avaliação 
e um diagnóstico desse grande projeto, e expressar suas conclusões” (Burgos, 
2018, p. 204), e isso se deve ao tempo passado, tanto entre o despertar persona-
lista quanto entre a morte de Mounier.

A avaliação de Ricoeur inicia com a constatação do que, para ele, é um 
dos erros de Mounier, isto é, a adoção do termo “ismo” na nomenclatura do 
movimento, erro este que conduz a um outro mais fundamental, que é a não 
competitividade teórico-conceitual do personalismo,

[...] diante de outros ‘ismos’ da época: o marxismo e o existencialismo. [...] sua 
tese é que, nessa confrontação com duas filosofias duras, o personalismo su-
cumbiu com facilidade porque não dispunha de instrumentos conceituais para 
sustentar uma batalha consistente [...]. Neste marco, [...] Ricoeur certifica o 
fim do personalismo, e propõe como alternativa a fecundidade do conceito de 
pessoa (Burgos, 2018, p. 204-205).

 

 Conforme Ricoeur, falta, portanto, ao personalismo um estatuto epis-
temológico robusto, capaz de apresentá-lo como uma via frente aos outros “is-
mos”, o que torna o personalismo nos moldes de Mounier um empreendimento 
fracassado. Entretanto, não é fracassada a adoção da noção de pessoa, pois, de 



59ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 53-68, jan./dez. 2025

PASSOS, Helder M.; OLIVEIRA, Rita de C.; COSTA, Hugo P. RETORNO DA PESSOA: a 
noção de pessoa segundo o personalismo ontológico moderno de Karol Wojtyla, frente à 

crítica de Paul Ricoeur ao personalismo. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

acordo com Ricoeur, “se volta a pessoa, é porque ela continua sendo o melhor 
candidato para sustentar os embates jurídicos, políticos, econômicos e sociais 
[...] um candidato melhor do que todas as outras entidades” (Ricoeur, 1996, p. 
158), tais como: consciência, sujeito, indivíduo e eu. Entretanto, um problema 
surge: como falar de pessoa sem uma clara referência ao personalismo – o des-
pertar que reapresentou o termo até então esquecido? Ricoeur busca responder 
a esta indagação recorrendo à noção da pessoa como uma atitude, que Burgos 
(2018, p. 205) explica ao afirmar que,

[...] o conceito de ‘atitude-pessoa’ é ambíguo, mas entende que esse problema 
pode ser superado outorgando-lhe um estatuto epistemológico consistente em 
estabelecer uma pré-compreensão que determine a orientação das investiga-
ções. Seria o foco de uma ‘atitude’ à que podem corresponder ‘categorias’ múl-
tiplas e muito diferentes.

Dessa maneira, a noção de pessoa não é tratada segundo uma posição 
filosófica acabada e abstrata, mas, sim, conforme uma compreensão mais con-
creta, saindo de “conceitos tradicionais antropológicos” (Carneiro; Oliveira; 
Tiellet. 2023, p. 203) e adotando postulados próprios, com “premissas diferentes 
[...] de cada investigador, que deveriam ter, isso sim, os traços comuns” (Burgos, 
2018, p. 205). Ricoeur cita um dos dois destes focos: a crise - entendida enquanto 
posição real e concreta, e o engajamento - entendido como envolvimento pes-
soal com uma causa. Antes, no entanto, de concluir a obra, Ricoeur assinala que 
a morte do personalismo, e toda a crítica que desenvolve a partir desta sentença 
deve orientar ainda mais reflexões (Ricoeur, 1996), suscitando elementos que 
não foram por ele elaborados. Nas linhas finais da obra, ele apresenta uma cita-
ção de Mounier, que afirma:

Assistimos [...] às primeiras sinuosidades de uma marcha cíclica na qual as ex-
plorações desenvolvidas até o extremo só são abandonadas para ser reencontra-
das mais tarde e mais longe, enriquecidas por esse esquecimento e pelas des-
cobertas das quais o esquecimento libertou o caminho (Mounier, 1970, p. 11).

 A frase citada acentua a capacidade de transformação que o tempo e que 
os processos podem fazer às coisas, mas também à própria filosofia. Em 1990, 
Ricoeur retornaria a mesma citação em sua obra “Abordagens da pessoa”, onde 
mantém a noção da pessoa enquanto atitude e apresenta outras característi-
cas que lhe são próprias, de modo a oferecer um fundamento ainda maior, tais 
como: a linguagem, a ação e a narrativa. Entretanto, os outros desenvolvimentos 
de Ricoeur, a partir dessas características, conduziram pouco a pouco ao que po-
deria ser considerado como uma antropologia ricoeuriana, que, por não ser ob-
jeto de estudo deste artigo, não serão especificados. Limitamo-nos a apresentar 
e compreender a crítica que desenvolve ao personalismo, ligada ao seu substrato 



60ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 53-68, jan./dez. 2025

PASSOS, Helder M.; OLIVEIRA, Rita de C.; COSTA, Hugo P. RETORNO DA PESSOA: a 
noção de pessoa segundo o personalismo ontológico moderno de Karol Wojtyla, frente à 

crítica de Paul Ricoeur ao personalismo. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

epistemológico, fazendo-se oportuno, agora, compreender qual a noção de pes-
soa para o personalismo ontológico moderno de Wojtyla.

3 O PERSONALISMO ONTOLÓGICO MODERNO DE 
WOJTYLA

O despertar personalista iniciado por Emmanuel Mounier não se pren-
deu às suas proposições. Como o próprio Ricoeur reconheceu, o filósofo fran-
cês ofereceu uma matriz filosófica que permitiu a tantos outros autores desen-
volverem o personalismo, de modo que o personalismo chega a outros autores 
aproximando-se/ou distanciando-se de correntes, adotando pressupostos e 
métodos, consolidando-se, assim, segundo várias correntes que compartilham 
elementos comuns. A sistematização destas correntes não foi uma constante 
durante o desenvolvimento do personalismo. Desta maneira, adotaremos, para 
fins metodológicos, a estruturação e a sistematização realizada por Juan Manuel 
Burgos, onde as características principais do personalismo seriam:

[...] a pessoa como eu e quem, a afetividade e a subjetividade, a interpessoali-
dade e o caráter comunitário, a corporalidade, a tripartição da pessoa em nível 
somático, psíquico e espiritual, a pessoa como homem e mulher, a primazia 
do amor, a liberdade como autodeterminação, o caráter narrativo da existência 
humana, a transcendência como relação com um Tu, etc. (Burgos, 2018, p. 211, 
grifo do autor).

Desta maneira, o postulado fundamental do personalismo é a noção de 
pessoa, sobre a qual são teorizados todos os demais elementos. Ainda de acordo 
com Burgos, são três as principais correntes nas quais o personalismo se desen-
volveu, de modo a relacionar-se com estes elementos; são elas: o personalismo 
comunitário, profundamente ligado às contribuições e postulados elaborados 
por Mounier; o personalismo dialógico, orientado para o caráter interpessoal; e 
o personalismo ontológico, dividido em dois grupos: o do personalismo onto-
lógico clássico, que incorpora elementos da filosofia clássica, e o personalismo 
ontológico moderno, que incorpora elementos da filosofia clássica e moderna, 
tendo como principal representante Karol Wojtyla.

Nascido em um dos países do leste europeu que, ao longo dos anos, ficou 
conhecido pela crescente de invasões, guerras, repartições e conflitos em seu 
território, Karol Joseph Wojtyla cresceu em meio às histórias e lutas que envol-
vem a Polônia. Durante o século XX, o país sofreu a ocupação nazista e o levante 
do regime comunista, segundo os moldes e o controle da União das Repúblicas 
Socialistas Soviéticas (URSS). Durante estes anos, a cultura, a história e a religião 
foram subjugadas em nome do ideal revolucionário; o pessoal era abnegado em 
detrimento do coletivo; a pessoa humana era um produto do Reich alemão ou 



61ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 53-68, jan./dez. 2025

PASSOS, Helder M.; OLIVEIRA, Rita de C.; COSTA, Hugo P. RETORNO DA PESSOA: a 
noção de pessoa segundo o personalismo ontológico moderno de Karol Wojtyla, frente à 

crítica de Paul Ricoeur ao personalismo. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

do ideal socialista da URSS. Frente a estes ideais coletivistas e individualistas, 
e buscando respondê-los, a Igreja da Polônia incentivou a formação intelectual 
como caminho de superação das distorções políticas e filosóficas. Wojtyla é filho 
deste movimento.

O filósofo personalista apaixonou-se, desde muito novo, pelo teatro; for-
mou, junto a amigos, um movimento clandestino que buscava preservar a litera-
tura polonesa nos anos mais duros da invasão nazista, sendo tratado como “so-
cialmente útil” por trabalhar em uma pedreira. Neste mesmo período, adentra 
no seminário clandestino e começa sua formação para ser padre. Neste mesmo 
ano, as tropas do Exército Vermelho da URSS expulsaram os nazistas e ocupa-
ram o controle do país. As novas restrições continuarão levando Wojtyla a es-
tudar e a se ordenar clandestinamente; após a ordenação sacerdotal, é enviado 
a Roma para o doutorado em filosofia e teologia moral. Ao retornar à Polônia, 
começa sua atividade pastoral, que o conduz, pouco a pouco, ao problema da 
pessoa. De acordo com ele,

Naqueles anos, a coisa mais importante para mim se tornara os jovens, que me 
colocavam não tanto perguntas sobre a existência de Deus, mas questões pre-
cisas sobre a forma de viver, ou seja, sobre a maneira de enfrentar e resolver os 
problemas do amor, e do matrimônio, bem como os relacionados com o mundo 
do trabalho (João Paulo II, 1994, p. 185-186, grifo do autor).

A vivência pastoral1 de Wojtyla como jovem sacerdote o conduz à neces-
sidade de responder aos problemas a que estavam envolvidos os poloneses. A 
prática o leva a necessidade de teorizar, o que o faz precisamente através da obra 
Pessoa e Ação (1969). De acordo com Burgos, Wojtyla não buscou “desenvolver 
uma teoria personalista, mas sim uma antropologia” (Burgos, 2015, p. 11)2, res-
pondendo ao problema da pessoa, com uma nova antropologia que conseguisse 
reapresentar o homem ao próprio homem (Wojtyla, 2021)3. Para isso, Wojtyla 
adotou um caminho que se integra à filosofia do ser com a filosofia da cons-
ciência, pois seus estudos em Roma apresentaram-lhe a fenomenologia, que, 
incorporada aos elementos de sua formação tomista, poderia consolidar uma 
nova antropologia. 

Esta nova antropologia deveria, no entanto, estar ancorada no conceito 
de pessoa, que, para Wojtyla, é precisamente a compreensão do ser humano 
enquanto “alguém” e não algo, não um indivíduo, não uma racionalidade (Wo-
jtyla, 2021). Segundo Burgos, a antropologia personalista de Wojtyla apresenta-
-se como original por ser “resultado de uma fusão original de fenomenologia e 
pensamento clássico, fundamentalmente tomismo. 

1 Esta prática envolve tanto a atuação pastoral nas comunidades e no acompanhamento de jovens, quanto o seu 
acompanhamento a paróquia universitária e a sua própria atuação como professor na Universidade Jaguelônica.
2 Todas as citações dessa obra são tradução nossa.
3 Todas as citações dessa obra são tradução nossa.



62ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 53-68, jan./dez. 2025

PASSOS, Helder M.; OLIVEIRA, Rita de C.; COSTA, Hugo P. RETORNO DA PESSOA: a 
noção de pessoa segundo o personalismo ontológico moderno de Karol Wojtyla, frente à 

crítica de Paul Ricoeur ao personalismo. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

É essa justamente a perspectiva que me parece mais adequada e potente 
para promover um personalismo no século XXI” (Burgos, 2015, p. 11). Distante-
mente das outras correntes do personalismo, Karol Wojtyla, não promoveu uma 
simples continuidade à obra de Mounier, personalismo comunitário, ou com o 
personalismo dialógico e clássico, ao contrário: buscou confluir elementos de 
modo a apresentar uma filosofia mais sistemática, chamada por Burgos de per-
sonalismo ontológico moderno.

Buscando evidenciar as características da filosofia personalista ontológi-
ca moderna, segundo os desdobramentos teórico-filosóficos de Wojtyla, Burgos 
apresenta a relevância da integração realizada entre a filosofia do ser e a filosofia 
da consciência, de modo a obter “uma nova síntese que supere a ambas” (Burgos, 
2025, p. 12), entretanto esta não é sua única característica. O personalismo co-
munitário acentua o campo teórico, compreendendo que a atuação social, deve 
começar por meio do âmbito acadêmico elemento fundamentalmente contrário 
à compreensão de Mounier. Outro elemento é a posição que ocupa a interpes-
soalidade, entendida como elemento constitutivo do ser pessoa, mas anterior a 
ela, de modo que “a pessoa tem prioridade sobre a relação” (Burgos, 2015, p. 14). 
Dois outros elementos distinguem ainda o personalismo contemporâneo, são 
eles: a relação entre personalismo e fenomenologia e a negação de todo e qual-
quer idealismo. 

O primeiro, acentua justamente que a filosofia personalista não segue 
a adoção de uma epoché, mas, sim, a experiência como ponto de partida, que, 
segundo Wojtyla, é um processo cognitivo, rico, único, irrepetível, intransferível 
e complexo, levando-o a afirmar que o “objeto da experiência não é só o fenô-
meno sensível transitório, mas também o próprio homem que se revela a partir 
de todas as experiências e ao mesmo tempo, está em cada uma delas” (Wojtyla, 
2021, p. 34). A experiência integral do homem, é, portanto, adotada como via de 
acesso para o ser humano. O segundo, corresponde à negação de proposições 
idealistas e está ligada a adoção desta posição realista adotada por Wojtyla a 
partir da experiência integral do ser humano.

Partindo destes elementos que compõem a corrente do personalismo 
ontológico moderno, pode-se desenvolver alguns elementos específicos do des-
dobramento da antropologia personalista, de modo a apresentar a sua espe-
cificidade. Como identificado anteriormente, faremos isto, recorrendo a obra 
Pessoa e Ação, na qual, a partir da experiência integral, Karol Wojtyla, traça os 
elementos fundamentais de sua antropologia, como a ação humana, entendida 
como “momento particular na apreensão - ou seja, na experiência - da pessoa” 
(Wojtyla, 2021, p. 43), que entendida como uma atividade, é fruto da atuação do 
próprio ser humano, não podendo ser atribuída a nenhum outro agente (Wo-



63ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 53-68, jan./dez. 2025

PASSOS, Helder M.; OLIVEIRA, Rita de C.; COSTA, Hugo P. RETORNO DA PESSOA: a 
noção de pessoa segundo o personalismo ontológico moderno de Karol Wojtyla, frente à 

crítica de Paul Ricoeur ao personalismo. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

jtyla, 2021), somente assim pode-se compreender a afirmação de que a pessoa 
pressupõe a ação. Afirmação esta que se torna a compreensão metodológica de 
toda a obra, entendida como “um estudo da ação que revela a pessoa, ou seja, 
um estudo da pessoa através da ação” (Wojtyla, 2021, p. 44), sendo a ação mo-
mento de revelação da pessoa.

A ação aqui é entendida segundo a referência ao conceito aristotélico-to-
mista “actus humanus” fruto da atividade consciente, que expressa o dinamismo 
próprio do ser humano como pessoa, que, para o pensamento wojtyliano, “atua 
conscientemente, tem conhecimento de que está atuando e de que é ela quem 
está atuando. A consciência é, portanto, um aspecto constitutivo da estrutura 
dinâmica da pessoa em ação” (Silva, 2005, p. 31), e como aspecto constitutivo 
possibilita um olhar do próprio ser humano como sujeito da ação, possuidor de 
uma subjetividade e possuidor de limitações. Buscando distanciar-se de uma 
compreensão idealista da consciência, que reduz a pessoa à consciência. Woj-
tyla apresenta as limitações que lhe são próprias. 

A compreensão do ser humano como causador de sua ação, leva também 
o reconhecimento de dinamismos em que o ser humano não é o seu agente, 
experimentando-as como algo que “simplesmente ocorreu no homem, mais do 
que o causado” (Wojtyla, 2021, p. 114). O ato seria assim fruto tanto do “ocorrer” 
quanto do “atuar”, sendo ambos frutos do ser humano, mas experimentados de 
forma diferente: o primeiro como fruto da passividade, e o segundo da eficácia, 
como ato querido pela pessoa. O dinamismo, isto é, aquilo que é fruto do ocor-
rer e do atuar, é parte da estrutura do ser humano, ligado profundamente com 
outros dinamismos como a sua estrutura biológica, as emoções, as paixões, ao 
devir. 

A conceituação do dinamismo e do devir levam a um outro aspecto da 
pessoa, que é a liberdade. É por meio da liberdade que a pessoa atuando, torna-
-se “alguém”, determina-se, de modo que é a ação, expressão deste movimento 
voluntário. Nos moldes de Wojtyla, isso implica a estrutura de autodetermina-
ção da pessoa, que “é quem possui a si mesmo e ao mesmo tempo é possuída só 
e exclusivamente por si mesma” (Wojtyla, 2021, p. 170), porque se possui e não 
é possuída por ninguém é que a pessoa pode determinar-se. Este é o postulado 
de autopossessão (não ser possuído e se possuir) e autogoverno (por se possuir 
pode governar-se), que como capacidades incomunicáveis da pessoa, formam a 
sua autodeterminação, que contrasta com o impulso, justamente pelo papel que 
possui a volição. O ser humano é constituído, portanto, não de impulsos, mas 
de tendências que podem orientá-lo, mas não o condicionar. 

A autodeterminação está desta maneira ligada à autorrealização da pes-
soa, pois “realizar uma ação, não significa somente ser seu autor. A realização 



64ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 53-68, jan./dez. 2025

PASSOS, Helder M.; OLIVEIRA, Rita de C.; COSTA, Hugo P. RETORNO DA PESSOA: a 
noção de pessoa segundo o personalismo ontológico moderno de Karol Wojtyla, frente à 

crítica de Paul Ricoeur ao personalismo. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

é algo coordenado com a autodeterminação. [...]. O homem, quando é autor 
de uma ação, simultaneamente se realiza a si mesmo” (Wojtyla, 2021, p. 228). 
A autodeterminação, segundo todos estes elementos que pressupõe, realiza a 
pessoa, fazendo-a “alguém” e não algo, de modo que negar esta estrutura é ne-
gar a pessoa. No entanto, a realidade dinâmica do ser pessoa não se encerra aí. 
A pessoa possui elementos que lhe são próprios, que a envolvem por meio de 
sua integração com a ação, isto é, a ação torna-se meio de ligação entre os vários 
elementos do dinamismo da pessoa, seus dinamismos psicossomáticos, como 
a própria somática - entendida como a estrutura material interna e externa do 
corpo como meio e terreno da ação, bem como o psiquismo, que expressa “as 
manifestações da vida humana que, em si mesma, são imateriais e incorpóreas” 
(Silva, 2005, p. 86), como as emoções, e as funções psíquicas. 

Dessa forma, é perceptível o distanciamento entre as formulações de 
Mounier e o personalismo de Wojtyla, pois este último consolida-se segundo 
bases filosóficas mais determinadas, caracterizando-se por uma preocupação 
que é também prática, haja vista que é a atuação pastoral que o leva à teoria, mas 
que busca bases teóricas sólidas para se apoiar. Sendo estas o eixo fundamental 
de distinção da filosofia personalista de Wojtyla com outros autores e correntes.  

4 O PERSONALISMO ONTOLÓGICO MODERNO E A 
CRÍTICA DE RICOEUR

Tendo sido apresentada a crítica de Paul Ricoeur, bem como a antropo-
logia personalista de Wojtyla, a partir do conceito de pessoa, faz-se necessário 
analisar de que modo se apresenta o personalismo ontológico moderno inau-
gurado por Wojtyla frente à crítica de Paul Ricoeur, da carência de um estatuto 
epistemológico para o personalismo. Segundo Burgos, o Personalismo Onto-
lógico Moderno é a perspectiva mais adequada e potente para promover uma 
continuidade da filosofia personalista no século XXI (Burgos, 2015). Sua tese 
se ancora na compreensão dos postulados filosóficos adotados e incorporados. 
Segundo ele,

[...] em nossa civilização contemporânea somente uma filosofia poderosamen-
te articulada e com autoconsciência de si mesma pode estar em condições de 
apontar a sociedade a luz que necessita para a resolução de seus problemas, o 
que só a filosofia pode dar (Burgos, 2015, p. 13).

Burgos sinaliza, assim, a importância de uma filosofia comprometida, 
sólida, articulada, que, de outra maneira, “só pode conduzir, de novo, à perda da 
‘batalha do conceito’” (Burgos, 2015, p. 13). Ao recordar a “batalha do conceito”, 
retoma diretamente a crítica de Paul Ricoeur, da carência de um estatuto epis-



65ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 53-68, jan./dez. 2025

PASSOS, Helder M.; OLIVEIRA, Rita de C.; COSTA, Hugo P. RETORNO DA PESSOA: a 
noção de pessoa segundo o personalismo ontológico moderno de Karol Wojtyla, frente à 

crítica de Paul Ricoeur ao personalismo. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

temológico para o personalismo. Fazendo, assim, uma distinção entre o perso-
nalismo comunitário e o personalismo ontológico moderno, no qual o primeiro 
não estaria articulado nem possuiria uma autoconsciência de seus pressupos-
tos, capacidades e limites, justamente porque distancia-se do saber filosófico. 
Por outro lado, o segundo apresenta justamente estas características, por estar 
ancorado em postulados filosóficos sólidos, principalmente a partir do conceito 
de pessoa, ancorado nos elementos já apresentados, que fundamentam uma 
antropologia de forma muito específica.

Quando Paul Ricoeur apresenta, em Morre o Personalismo, renasce a 
pessoa, sua tese de que a morte de Mounier significaria a morte do próprio per-
sonalismo e o renascimento da pessoa, ele o faz a partir da compreensão do 
limite teórico que possui o movimento de Mounier, a carência que possui de 
um estatuto epistemológico consistente, fazendo Ricoeur adotar a compreensão 
da atitude-pessoa, onde “todas as categorias novas nascem de atitudes que são 
tomadas na vida e que, pela espécie de pré-compreensão que lhes está ligada, 
orientam a busca de novos conceitos que seriam suas categorias apropriadas” 
(Ricoeur, 1996, p. 158). Desta maneira, a compreensão da atitude-pessoa seria 
a adoção de elementos pertinentes à vida humana, em sua concretude, que vão 
conferir um robustecimento epistemológico concreto, o que possibilita falar de 
pessoa sem uma clara referência ao personalismo, graças às novas referências.

Se analisarmos o personalismo de Wojtyla a partir desta compreensão de 
atitude-pessoa, torna-se perceptível a sua adoção de linhas teóricas próprias, 
distintas do personalismo comunitário, onde a pessoa é um “quem” e não “algo”, 
sendo um ser concreto, o que implica na adoção da experiência integral do ser 
humano como metodologia, experiência esta que é única e irrepetível. O perso-
nalismo de Wojtyla busca uma compreensão da pessoa através da ação, de modo 
que a ação humana revela a pessoa, seguindo o caminho inverso até então de-
senvolvido, que era da pessoa à ação. A escolha de um caminho inverso está di-
retamente ligada à compreensão dos dinamismos que lhe são próprios, como a 
volição, a autodeterminação, a autopossessão, o autogoverno, a autorrealização, 
a decisão etc., elementos da pessoa humana que expressam o seu ser pessoal, 
expressam sua singularidade e que, mesmo assim, não são reduzidos a ela.

A expressão da pessoa através da ação, como visto, é reflexo desta busca 
de uma antropologia real, concreta e próxima de uma perspectiva integral da 
pessoa, que respeite e reconheça suas potencialidades e dinamismos. No de-
senvolvimento da noção ricoeuriana, isso se apresenta no ato, na encarnação, 
na vocação, na crise, no engajamento e demais elementos que são utilizados 
por Ricoeur para apresentar a singularidade da pessoa. Tanto Ricoeur quanto 
Wojtyla escolhem o ato como primeiro elemento da singularidade humana a 



66ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 53-68, jan./dez. 2025

PASSOS, Helder M.; OLIVEIRA, Rita de C.; COSTA, Hugo P. RETORNO DA PESSOA: a 
noção de pessoa segundo o personalismo ontológico moderno de Karol Wojtyla, frente à 

crítica de Paul Ricoeur ao personalismo. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

ser identificado, entretanto assumem posições distintas. Ricoeur afirma que o 
ato, assim como a pessoa, não podem ser objetos da ciência, porque o processo 
científico levaria a uma despersonalização (Ricoeur, 1936); já Wojtyla recorre à 
ação, justamente por compreender que ir à pessoa segundo uma metodologia 
cientificista a negaria, sendo necessário um método próprio, que reconheça a 
especificidade da investigação que envolve a pessoa humana.

Podemos, desta maneira, afirmar que o personalismo ontológico moder-
no adota uma compreensão da pessoa específica e moderna, que integra a ob-
jetividade e a subjetividade e que busca uma compreensão integral a partir da 
experiência humana. Desse modo, segundo postulados que lhe são próprios, o 
personalismo ontológico moderno de Karol Wojtyla oferece à noção de pessoa 
um estatuto epistemológico que lhe permita não só dedicar-se à “batalha do 
conceito”, mas também colocar-se como perspectiva filosófica para o século XIX 
(Burgos, 2015). Ambas as realidades são possíveis graças a um esforço de siste-
matização. Wojtyla, na introdução de Pessoa e Ação, apresenta a necessidade de 
uma metodologia que envolvesse a pessoa segundo uma compreensão integral, 
que se realiza precisamente por meio da experiência humana, onde “o homem, 
descobridor de tantos mistérios da natureza, necessita incessantemente ser des-
coberto ele mesmo de novo” (Wojtyla, 2021, p. 58). A atualidade do problema 
convoca a necessidade de uma nova antropologia, e é precisamente isto que o 
personalismo ontológico moderno de Wojtyla buscou consolidar.

5 CONCLUSÃO
Pode-se, em caráter final, recapitular que a crítica de Ricoeur se sustenta 

em duas proposições básicas. A primeira é que o movimento personalista en-
contra seu fim com a morte de Mounier, justamente por não ter um estatuto 
epistemológico consolidado; e a segunda é o retorno da pessoa, justificado pelo 
autor devido à noção de pessoa, que “continua sendo o melhor candidato para 
sustentar os combates jurídicos, políticos, econômicos e sociais evocados em 
outro lugar; quero dizer, um candidato melhor do que todas as outras entidades 
que foram levantadas pelas tormentas culturais” (Ricoeur, 1996, p. 158). Ricoeur 
reconhece, desta forma, a relevância da noção para os debates que envolvem, 
partem ou chegam a questões antropológicas, reconhecimento este que está 
presente nele desde sua primeira obra sobre o tema – Note sur la personne –, 
onde afirma que essa noção pode superar as limitações de outros termos, sendo, 
para isso, fundamental a garantia de um estatuto epistemológico forte, capaz de 
se colocar em meio à tormenta cultural na qual estava envolto o século XX.

A crítica ricoeuriana sobre o personalismo não buscou suprimi-lo en-



67ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 53-68, jan./dez. 2025

PASSOS, Helder M.; OLIVEIRA, Rita de C.; COSTA, Hugo P. RETORNO DA PESSOA: a 
noção de pessoa segundo o personalismo ontológico moderno de Karol Wojtyla, frente à 

crítica de Paul Ricoeur ao personalismo. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

quanto movimento, mas sim validar uma certeza: a sua incapacidade de res-
ponder à tormenta cultural. O movimento avaliativo de Ricoeur viabilizou um 
processo de maturação filosófica, ainda que não por todos os autores ou corren-
tes. O reconhecimento de Emmanuel Mounier como pedagogo de uma geração 
leva-nos a compreender que, posterior à sua morte, morreu um modo muito 
específico de se fazer filosofia personalista – segundo aqueles moldes de afasta-
mento das universidades, abnegação da sistematização e outros elementos que 
lhe são característicos; entretanto, isso não significou a morte da matriz filosó-
fica por ele iniciada. Pelo contrário, a morte de Mounier estabeleceu-se como o 
ponto de partida para novas formulações, seja em uma perspectiva comunitá-
ria, inspirada no próprio Mounier, seja no personalismo ontológico moderno de 
Wojtyla.

Podemos acentuar, assim, que a crítica de Ricoeur continua sendo per-
tinente para a promoção de uma avaliação da filosofia personalista, de modo 
que, a partir dela, se consolide uma postura de avaliação, atualização e sistema-
tização, de modo a garantir sua relevância teórica e a continuidade da “batalha 
do conceito”. De igual modo, pode-se observar que o personalismo ontológico 
moderno de Wojtyla respondeu a esta crítica, ainda que indiretamente, ao ob-
jetivar uma filosofia personalista mais robusta, sistemática, concisa e capaz de 
responder aos problemas ordinários, confrontando-se com concepções antro-
pológicas distorcidas, tais como os individualismos e os coletivismos, de modo 
a desenvolver, com isto, a noção de pessoa e a própria filosofia personalista – não 
segundo um “ismo”, mas com postulados filosóficos bem determinados.

Por isso mesmo, não pode se dar por completa, pois o próprio Wojtyla 
acenou, em suas obras, a necessidade da continuidade de suas investigações. No 
último capítulo de Pessoa e Ação, dedica-se a algumas aplicações da antropolo-
gia desenvolvida, com implicações práticas, como a relação entre as pessoas e de 
que modo esta relação garante a autonomia e o reconhecimento da pessoa hu-
mana. Estes são, no entanto, alguns dos apontamentos apresentados pelo autor, 
devendo muitos outros serem realizados por meio de uma visita de suas obras e 
da filosofia personalista como um todo, de modo a aperfeiçoar e buscar os ele-
mentos capazes de garantir a continuidade do personalismo no século XIX, tal 
como defendeu Juan Manuel Burgos.



68ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 53-68, jan./dez. 2025

PASSOS, Helder M.; OLIVEIRA, Rita de C.; COSTA, Hugo P. RETORNO DA PESSOA: a 
noção de pessoa segundo o personalismo ontológico moderno de Karol Wojtyla, frente à 

crítica de Paul Ricoeur ao personalismo. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

REFERÊNCIAS
BURGOS, Juan Manuel. El personalismo ontológico moderno I: arquitectónica. Re-
vista Quién, n. 1, p. 9-27, 2015.

BURGOS, Juan Manuel. Introdução ao personalismo. São Paulo: Cultor de Livros, 
2018.

CARNEIRO, José; OLIVEIRA, Rita; TIELLET, Cláudia (org.). Filosofia da pessoa no 
pensamento de Paul Ricoeur. Teresina: EDUFPI, 2023.

CRISTALDO SILVA, Pedro Henrique; CÉSAR FREITAS PINTO, Weiny. Para além de 
uma nota sobre a pessoa. Cadernos do PET Filosofia, [S. l.], v. 14, n. 28, p. 27-36, 
2024. DOI: 10.26694/cadpetfilo.v14i28.5341. Disponível em: https://periodicos.ufpi.
br/index.php/pet/article/view/5341. Acesso em: 19 jul. 2024.

EVERT, Jason. A vida de São João Paulo II. 2. ed. Dois Irmãos, RS: Minha Biblioteca 
Católica, 2023.

JOÃO PAULO II, Papa. Cruzando el umbral de la esperanza. Barcelona: Plaza & 
Janés, 1994.

MOUNIER, Emmanuel. O personalismo. Lisboa: Moraes, 1970.

RICOEUR, Paul. Leituras 2: a religião dos filósofos. São Paulo: Loyola, 1996.

RICOEUR, Paul. Note sur la personne. Le Semeur, v. 38, n. 7, p. 437-444, 1936.

RICOEUR, Paul. Une philosophie personnaliste. Esprit, Paris, n. 174, p. 860-887, 
1950. Disponível em: http://www.jstor.org/stable/24250872. Acesso em: 19 jul. 2024.

SILVA, Paulo Cesar da. A antropologia personalista de Karol Wojtyła. Aparecida: 
Ideias e Letras, 2005.

WOJTYŁA, Karol. Persona y acción. 4. ed. Madrid: Palabra, 2021.

Recebido em: 11/04/2025
Aprovado em: 17/12/2025

https://periodicos.ufpi.br/index.php/pet/article/view/5341
https://periodicos.ufpi.br/index.php/pet/article/view/5341
http://www.jstor.org/stable/24250872


EC
O

S 
- S

ão
 L

uí
s,

 v.
 13

, n
. 1

, j
an

/d
ez

. 2
02

5

69

DO PULCHRUM À EXISTÊNCIA ÉTICA: 
relação entre a experiência da beleza e a estética das 
virtudes em Tomás de Aquino.

FROM THE PULCHRUM TO ETHICAL 
EXISTENCE: the relationship between the 
experience of beauty and the aesthetics of 
virtues in Thomas Aquinas.

Wellington Santos Pires1

Messias Nunes Correia2

RESUMO: Este artigo propõe uma reflexão sobre a beleza como transcendental na 
metafísica de Tomás de Aquino, considerando a sua importância na estrutura do 
ser e o seu nexo com a verdade, a unidade e o bem. A partir dos critérios do belo 
estabelecidos por Aquino, tais quais claritas (esplendor), integritas (integridade) e 
proportio (proporção), analisamos como a beleza se manifesta na realidade e orien-
ta a inteligência. Em seguida, analisaremos o evento da beleza na configuração da 
condição humana. Por fim, abordaremos as repercussões éticas dessa perspectiva, 
destacando o vigor formativo da beleza no agir humano. Com isso, buscamos mos-
trar como a beleza revela-se princípio de unidade entre o sensível e o espiritual, 
entre o ser e o dever-ser, sinalizando assim a relevância dos atos éticos fundados no 
desejo de harmonia. O pensamento tomista é aqui valorizado como um horizonte 
fértil para integrar estética, antropologia e ética. 

Palavras-chave: Beleza; Transcendentais; Antropologia filosófica; Ética; 
Esplendor Integridade; Proporção

ABSTRACT: This article proposes a reflection on beauty as transcendental in Tho-
mas Aquinas’ metaphysics, considering its importance in the structure of being 
and its connection with truth, unity, and goodness. Based on the criteria of beauty 
established by Aquinas, such as claritas (splendor), integritas (integrity), and pro-
portio (proportion), we analyze how beauty manifests itself in reality and guides 
intelligence. Next, we will analyze the event of beauty in the configuration of the 
human condition. Finally, we will address the ethical repercussions of this perspec-
tive, highlighting the formative power of beauty in human action. In this way, we 
seek to show how beauty reveals itself as a principle of unity between the sensible 
and the spiritual, between being and ought, thus signaling the relevance of ethical 
acts founded on the desire for harmony. Thomistic thought is valued here as a fertile 
horizon for integrating aesthetics, anthropology, and ethics.

Keywords: Beauty; Beauty; Transcendentals; Philosophical Anthropology; Ethics; 
Splendor; Integrity; Proportion.

1 Doutor em Filosofia - Institut Caholique de Paris et Universidade de Poitiers. ORCID 0009-0004-
5661-2636. E-mail: wellstauros@hotmail.com.
2 Doutor em Filosofia pela Universidade Federal de Sergipe. ORCID 0000-0003-4513-5374. E-mail: 
messiasnc@hotmail.com



70ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 69-87, jan./dez. 2025

PIRES, Wellington Santos; CORREIA, Messias Nunes. DO PULCHRUM 
À EXISTÊNCIA ÉTICA: relação entre a experiência da beleza e a estética 

das virtudes em Tomás de Aquino. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

1 INTRODUÇÃO 
Tomás de Aquino (1225-1274) não nos legou em seus escritos uma teoria 

estética sistemática, clara e autônoma, organizada como um tratado específico 
sobre o belo. A sua reflexão acerca do tema aparece dispersa, integrada a um 
conjunto mais amplo de considerações metafísicas, éticas e teológicas. Isso, po-
rém, não impede que possamos entrever em sua obra um itinerário coerente 
que permita pensar a beleza como dimensão essencial da realidade e, por conse-
quência, da formação humana. Seguindo tanto a tradição interpretativa quanto 
a lógica interna do pensamento tomista, torna-se possível delinear um paradig-
ma de vida virtuosa à luz da beleza. Tal via inicia-se com a consideração do ser 
divino como causa exemplar, plenitude absoluta do ser e fonte de toda perfei-
ção, inclusive da beleza (Sotoposada, 2007, p. 355). A partir daí o pensamento de 
Aquino se desdobra no reconhecimento do ser divino como causa eficiente do 
ser de todos os entes (Spiazzi, 1997, p. 75). No interior dessa ordem ontológica 
e teológica abre-se um espaço para compreender o lugar da ação humana no 
mundo (Sotoposada, 2007, p. 356).

Propomos uma reflexão sobre a beleza como atributo transcendental do 
ser, ou seja, como algo que não se reduz ao campo estético, mas que atravessa 
toda a realidade e estrutura nossa maneira de perceber, julgar e viver. Ao tratá-la 
nesse nível, será possível sugerir as suas implicações na experiência humana, 
tanto do ponto de vista da percepção sensível quanto da sua ontologia e proprie-
dades formais. Em tal perspectiva, o agir humano, sob a égide da beleza, não se 
limita a um refinamento do gosto ou ao cultivo das artes. Trata-se de uma via para 
a formação integral da pessoa: um caminho que unifica ética e contemplação, 
natureza e graça, sensibilidade e razão, orientados para a transparência do ser 
(Eco, 1988, p. 19). Propomo-nos a seguir esse itinerário, orientados pelo pensa-
mento de Tomás de Aquino, e assim abrirmos veredas reflexivas no que tange o 
elo que acreditamos ser fecundo entre ética e estética. Para explorar essa dinâ-
mica, adotaremos o método da hermenêutica textual, fundamentado na pers-
pectiva interpretativa do filósofo francês, Paul Ricoeur. Esse método consiste 
em estabelecer uma relação entre o texto e a existência, permitindo que o texto 
não se apresente de forma abstrata, mas como fator encarnado no mundo, no 
qual sentido e vida se entrelaçam (Thomasset, 1996, p. 122).

2 A COMPREENSÃO METAFÍSICA DA BELEZA
A beleza é uma palavra cuja riqueza de sentidos permite aplicá-la a múl-

tiplas realidades. Capaz de tocar as camadas profundas da estrutura humana, 



71ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 69-87, jan./dez. 2025

PIRES, Wellington Santos; CORREIA, Messias Nunes. DO PULCHRUM 
À EXISTÊNCIA ÉTICA: relação entre a experiência da beleza e a estética 

das virtudes em Tomás de Aquino. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

ela penetra os aspectos afetivos da existência e manifesta-se como dimensão 
essencial do ser. Desde a sua origem etimológica, a beleza associa-se ao que 
resplandece e atrai, a palavra beleza provém do latim bellus, que significa “belo, 
agradável”, e relaciona-se ao adjetivo bonum (bom), sugerindo uma conexão in-
trínseca entre o belo e o bem (Cunha, 2010, 85). A raiz indo-europeia dwe-/deu, 
ligada à ideia de luz, de forma harmoniosa, reforça esse vínculo e salienta que 
a beleza, desde as suas origens linguísticas, comporta a força de atração e de 
bem-estar. Entretanto, não é simples, nem parece-nos pertinente traduzir esse 
termo de modo unívoco, uma vez que ele surge em contextos muito diversos e 
resiste a definições estáticas. Por conseguinte, é possível afirmar que, de modo 
geral, o desejo pela beleza manifesta-se nos processos de florescimento e trans-
formação do ser humano. Ela deriva de uma articulação entre formas perceptí-
veis e emoções suscitadas. 

No contexto da filosofia do belo, o termo latino pulchrum ocupa um lugar 
de destaque por expressar uma concepção metafísica da beleza, especialmente 
na tradição tomista. Ao contrário das abordagens grega e germânica, o pulchrum 
revela-se como uma expressão do real em sua plenitude ontológica, na qual es-
sência e existência se encontram em uma tensão fecunda (Przywara, 2014, p. 
543). A tradição latina, seguindo a herança tomista, toma o ser divino como ip-
sum esse, isto é, o próprio ato de ser, e reconhece nele a fonte e o critério último 
da beleza. Ademais, pulchrum designa não apenas aquilo que é belo sensivel-
mente, mas aquilo que, por sua conformidade com o ser, reflete a plenitude da 
realidade. Trata-se de um paradigma de beleza que não se fixa em uma forma 
imutável (eîdos), mas resplandece na existência concreta das coisas, à medida 
que participa do ser e o manifesta verdade, bondade e unidade (Przywara, 2014, 
p. 543).

Do ponto de vista especulativo, a beleza pode ser compreendida como 
atributo inerente à própria natureza do ser. Nessa perspectiva, ela deve ser en-
tendida como expressão originária e original do ser, comunicada à subjetividade 
humana. Trata-se de algo que o ser manifesta e de um vigor que confere con-
formidade inteligível às ações humanas. O belo possui um poder de atração 
intrínseco que qualifica o que é prazeroso e incita-nos a reconhecê-lo como ca-
pacidade de sublinhar de modo singular o significado das coisas (Gotia, 2010, p. 
106). Essa concepção encontra ecos genuínos no pensamento de Tomás de Aqui-
no, cuja metafísica do ser incorpora o belo (pulchrum) como um dos transcen-
dentais, isto é, propriedades do ser. Cabe sublinhar que para o Doutor Angélico, 
os transcendentais revelam que há uma harmonia fundamental que se desdobra 
na realidade. Parece-nos notável que as categorias, isto é, os atributos do real, 
não esgotam tudo que pode ser dito acerca do ser (Gross, 2001, p. 179). Ora, o 



72ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 69-87, jan./dez. 2025

PIRES, Wellington Santos; CORREIA, Messias Nunes. DO PULCHRUM 
À EXISTÊNCIA ÉTICA: relação entre a experiência da beleza e a estética 

das virtudes em Tomás de Aquino. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

primum cognitum é o ser, mas as categorias não são suficientes para iluminar 
todas as suas propriedades. Daí a importância dos transcendentais que se apre-
sentam como componentes elementares para um conhecimento mais fecundo 
da identidade do ser. 

Visto que os transcendentais se fundamentam no conceito de ser, esse é 
concebido primeiramente por intermédio do intelecto como o mais conhecido, 
e no qual se encerram todos os conceitos. Por isso, é necessário que todos os ou-
tros conceitos do intelecto sejam aprendidos em relação ao ser (Gudaniec, 2016, 
p. 92). Cada transcendental é, desse modo, uma ideia que manifesta o ser sob 
um aspecto específico. Eles manifestam-se, portanto, como um aspecto do ser 
apropriado por nosso espírito, e assim, eles enriquecem o nosso conhecimento 
do ser. Em outros termos, um transcendental pode ser captado como um rosto 
que o ser assume em nosso espírito (Gross, 2001, p. 98). Em virtude desse olhar, 
parece-nos legítimo que nos interrogamos sobre a ausência do belo como pro-
priedade do ser no pensamento do Aquinate. De acordo com Monachese:

essa ausência não é resolutiva; tal ausência pode ser motivada por diferentes 
fatores: a ausência de uma tratativa específica sobre a beleza, o fato de que, por 
causa da tradição ou de certas indicações presentes nos escritos de Tomás, ou 
por algum outro motivo, a sua transcendentalidade já pudesse ser considerada 
como dada, e, portanto, a sua inserção nas listas resultasse inútil (...). As lis-
tas dos transcendentais não pretendem ser completas, mas sublinham certas 
propriedades que estão correlacionadas com os argumentos ali desenvolvidos 
(Monachese, 2016, 169).

Como sublinhado, embora o termo transcendental não tenha sido 
explicitamente utilizado por Tomás de Aquino, suas reflexões sobre unidade, 
verdade e bondade lançam os fundamentos para a apropriação posterior desse 
conceito por autores posteriores como Duns Scotus (Vos, 2006, p. 289). Dito 
isso, ao abordarmos o belo no itinerário reflexivo de Tomás de Aquino, reco-
nhecemos que, embora ele não apareça como um transcendental de forma 
explícita em sua produção textual, ele é com frequência articulado em conexão 
com o bem e o verdadeiro. Na “Suma Teológica” Tomás associa a beleza divina à 
ordem, à proporção e ao esplendor, o que nos permite compreender o belo como 
expressão do ser (Aquino, 1980, I, q. 39, a. 8).

Ao tematizar a beleza como abertura ontológica e existencial, Tomás nos 
convida a reconhecê-la não como acessório, mas como via legítima de acesso 
ao ser e expressão da dignidade interior do ser humano. Para compreender a 
inserção do belo no universo conceitual tomista, é necessário considerar a dou-
trina da convertibilidade dos transcendentais. Em termos simples, isso resulta 
que onde há ser, encontra-se também unidade, verdade, bondade e beleza (So-
toposada, 2007, p. 56). Não se trata de três coisas diferentes acrescentadas ao 
ser, mas de três modos diferentes e harmônicos de se considerar o ser. Assim, 



73ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 69-87, jan./dez. 2025

PIRES, Wellington Santos; CORREIA, Messias Nunes. DO PULCHRUM 
À EXISTÊNCIA ÉTICA: relação entre a experiência da beleza e a estética 

das virtudes em Tomás de Aquino. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

o ente é uno, verdadeiro, belo e bom. A distinção entre esses transcendentais 
está na maneira como os pensamos (ratio) e no modo como os expressamos 
linguisticamente (modus significandi), e não em realidades separadas. O uno 
se destaca dentre os transcendentais por expressar uma característica específica 
do ser: a ausência de divisão. Ser uno é não estar dividido em si mesmo e não 
estar confundido com outro. Como foi dito, isso não é algo que se “acrescenta” 
ao ser, mas é o ser considerado em seu caráter indiviso. Por isso, diz-se que o 
uno implica uma negação da negação, ou seja, afirma-se a unidade negando-se 
a divisão (Libera, 2011, p. 379).

Assim, a beleza para Thomas é conversível com o bem (pulchrum conver-
titur cum bono), (Aquino, 2004, 4. 22, p. 589). Segundo essa perspectiva, o ser é 
uno, verdadeiro e bom, e essas propriedades se referem ao mesmo fundamento 
ontológico. A inteligibilidade do ser (verdade), seu poder de atração (bondade) 
coexiste com a sua unidade, e é nesse contexto que a beleza pode ser pensada 
como expressão sensível dessa harmonia ontológica. 

Convém salientar que o ser, compreendido aqui como o fundamento que 
tudo sustenta encontra-se presente em toda a lógica que articula o mundo e a 
experiência humana (Spiazzi, 1997, p. 74). Ele atravessa a linguagem e manifes-
ta-se sobretudo no modo como o ser humano se relaciona com o real, seja por 
meio da contemplação estética, do cuidado com o outro ou da disposição ética 
diante dos conflitos que atravessam a vida. A perspectiva que aqui se desenvolve 
busca evocar a existência como lugar privilegiado no qual o dom favorável do 
ser se inscreve no agir humano, provocando-o a responder, a acolher e a trans-
formar-se.

A noção de participação é de grande importância para uma melhor com-
preensão do pensamento tomista sobre o tema dos transcendentais. Ele adota 
essa noção a partir da compreensão platônica de Methexis, na medida em que 
a alma deve estar consciente do seu agir participativo na vida divina (Platão, 
100c). Por conseguinte, compreendemos que o homem é dotado de uma marca 
ontológica, um selo do ser que confere ao humano a sua dignidade peculiar. 
Destarte, ele sente-se capaz de participar da ordem e da clareza que caracteri-
zam o belo enquanto manifestação do ser; como modo de irradiar a sua essência 
pelas formas das suas expressões na existência. De acordo com o estudioso to-
mista Thierry Humbrecht:

A participação dos seres nas perfeições divinas é ela mesma considerada como 
objeto de nosso conhecimento, ainda que seja reconhecida apenas como parti-
cipação. Sabendo que o conhecimento da essência nos foi recusado, a afirmação 
de que nosso intelecto, ao conhecer, é uma participação do intelecto divino e 
de seu ato de conhecer é uma ilustração do que pode significar a expressão “te-
ologia negativa”. Se esta era uma noção vacilante entre os medievais, a negação 
nela foi colocada em primeiro lugar. No entanto, ela parece nascer unicamente 
como a determinação terrestre e corporal de uma capacidade de conhecer Deus 



74ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 69-87, jan./dez. 2025

PIRES, Wellington Santos; CORREIA, Messias Nunes. DO PULCHRUM 
À EXISTÊNCIA ÉTICA: relação entre a experiência da beleza e a estética 

das virtudes em Tomás de Aquino. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

que é, em primeiro lugar, uma participação do conhecimento que Deus tem 
(Humbrecht, 2006, p. 424)3.

De fato, só conhecemos a essência divina indiretamente, por meio da 
participação criatural em suas perfeições, dado que o nosso intelecto participa 
da inteligência divina, ainda que de forma limitada. Tal postura fundamenta a 
teologia negativa, que reconhece a impossibilidade de conhecer a essência divi-
na plenamente: fato que denuncia a capacidade cognitiva do ser humano. Dito 
de outro modo, a capacidade humana de conhecer o ser divino reflete de modo 
parcial o conhecimento pleno que o ser divino possui de si mesmo (Pangallo, 
2014, p. 15).

Na “Suma teológica” há uma definição notável de beleza como “aquilo 
que agrada à nossa visão” (Aquino, 1980 I, q. 5, a. 4, ad 1). Para o pensador me-
dieval, a beleza é caracterizada por certos elementos constitutivos: a “integri-
dade ou perfeição” (integritas sive perfectio), que indica plenitude e ausência 
de deformações ou defeitos de qualquer natureza; a “proporção devida ou har-
monia” (debita proportio sive consonantia), que designa a proporção e a relação 
apropriadas a cada coisa; e o “esplendor” (claritas), que, em seu sentido mais 
metafísico, expressa como a beleza brilha e se manifesta. 

Tais elementos devem ser compreendidos no conjunto da metafísica to-
mista. Elas são associadas ao ser e atribuídos não apenas às realidades físicas, 
mas também ao próprio intelecto humano. A proporção devida relaciona todo 
ser com o divino. Portanto, não há contradição entre a beleza corporal e a es-
piritual, posto que o ser divino é a fonte de ambas (Eco, 1999, p. 14). De acordo 
com Aquino, a beleza resplandece no mundo sensível, mas não se limita a ele. 
Podemos afirmar que todo ente é belo e desperta o nosso prazer ao contemplá-
-lo, sem necessariamente possuí-lo. Pode-se percebê-la logo nos argumentos 
racionais, nas provas matemáticas e nas teorias científicas, e constitui assim, 
um elemento relevante à busca humana por sentido (Gross, 2001, p. 168). Esse 
ponto de vista é pertinente, pois nos permite verificar em que medida a reali-
dade é verdadeira, dado que as leis não são apenas construções funcionais ou 
utilitárias. Isso pode ser afirmado porque as leis se abrem à nossa inteligência, 
e podemos compreendê-la, ao menos em parte, de maneira apropriada. O fato 
de que a realidade é bela nos atrai e nos concede alegria ao ser contemplada, e 
também por isso somos atraídos pela busca, ainda que tal procura não se refira 
à utilidade prática imediata (Humbrecht, 2006, p. 616).

A unidade, como elemento transcendental intrinsecamente relacionado 
ao ser já se encontra na compreensão metafísica de Aristóteles (Aristóteles, I, 
5). Se o bem é mais amplo que o belo, os dois possuem uma relação diferencia-
3 As traduções portuguesas dos textos estrangeiros citados neste artigo são de nossa autoria.



75ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 69-87, jan./dez. 2025

PIRES, Wellington Santos; CORREIA, Messias Nunes. DO PULCHRUM 
À EXISTÊNCIA ÉTICA: relação entre a experiência da beleza e a estética 

das virtudes em Tomás de Aquino. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

da, embora não sejam distintos em essência: isso implica que a ratio do belo está 
incluída naquela do bem. Isso demonstra a existência pujante de uma ordem e 
de um ser ordenado a um fim, cujas leis regem tanto o mundo físico quanto o 
mundo moral (Monachese, 2016, 169). Em vista disso, Aquino concebe o belo 
como fator subordinado ao bem, na medida em que ele é desejado enquanto 
bem, o que se aplica também à verdade (Spiazzi, 1997, p. 68). 

Surge em nosso espírito uma questão provocadora: poderia a beleza, de 
alguma forma, manifestar-se também no mal? Parece-nos crucial nesse ponto, 
interrogar que tipo de beleza se manifesta aí, uma vez que ela se apresenta, so-
bretudo, como um fascínio superficial, sustentado pelo dinamismo da concu-
piscência. Ora, para que algo possa ser verdadeiramente considerado belo, ele 
deve estar inserido em uma “proporção devida”, ou seja, em uma justa relação 
entre as partes, como nas “coisas devidamente proporcionadas, semelhantes en-
tre si” (Aquino, 1980, I, q. 5, a. 4, ad 1). Com efeito, o belo e o bem coincidem no 
indivíduo, uma vez que se enraízam na mesma realidade, e por isso o bem é lou-
vado como belo; todavia diferem quanto às suas funções sob a ordem da razão 
(Humbrecht, 2006, p. 443).

Notamos que o belo se encontra intrinsecamente vinculado ao bem e à 
verdade como expressões unitárias do ser; passamos a considerar a experiência 
do belo a partir da vivência do sujeito. Trata-se de uma abordagem que não con-
tradiz, mas aprofunda e amplia o horizonte tomista, ampliando o foco da estru-
tura ontológica do ser e orientando para a maneira como ele se dá à consciência 
sensível e espiritual do ser humano. Nesse sentido, a beleza poderia ser não 
somente um atributo do ente para converter-se também em um evento estéti-
co? Ao refletir a liberdade originária da realidade, ela se apresentaria como um 
princípio que ordena e, ao mesmo tempo, interpela a existência humana. Essa 
questão nos orientará no próximo momento da nossa investigação, que consiste 
em atingir o sentido do belo a partir de uma chave subjetiva. 

3 O APELO ONTOLÓGICO DA BELEZA EM VISTA DA 
REALIZAÇÃO HUMANA

Sustentamos que toda proposta de reflexão sobre a beleza não pode 
prescindir de uma pergunta mais radical: quem é o ser humano em seu entre-
laçamento com a questão do ser? Esta questão, longe de possuir um caráter 
meramente teórico, nos remete à experiência viva do existir, pois no encontro 
cotidiano dos corpos e nas escolhas se dá a abertura humana à realidade em seu 
aspecto de gratuidade (Gotia, 2010, p. 107). A beleza, neste plano de existência, 
não emerge para Aquino como um dado estático ou decorativo, mas como ape-



76ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 69-87, jan./dez. 2025

PIRES, Wellington Santos; CORREIA, Messias Nunes. DO PULCHRUM 
À EXISTÊNCIA ÉTICA: relação entre a experiência da beleza e a estética 

das virtudes em Tomás de Aquino. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

lo à participação ativa no próprio movimento ontológico que se oferece sem se 
impor (Lodovici, 2007, p. 56). 

A beleza não se apresenta como objeto entre outros, mas como evento 
capaz de modificar o modo como o ser humano lida com a sua própria existência 
(Gross, 2001, p. 133). A beleza em tal contexto, realiza-se enquanto tal na medida 
em que é acolhida com reverência e correspondida com liberdade. A responsa-
bilidade humana, portanto, é essencial, pois ele não é um espectador passivo 
diante de um mundo já dado. Ao contrário, ele é alguém interpelado a desejar, 
a responder uma questão que o precede, a abrir-se ao que ainda não possui ple-
namente, mas que já o move desde há muito tempo. Esse desejo é expressão de 
uma força vital que o impulsiona a transcender os seus limites imaginados, à 
medida que se move na ordem do sentido. 

 É possível afirmar que a experiência da beleza exige uma educação do 
olhar, dado que o ato de ser tocado pela beleza, não se reduz à apreciação estéti-
ca meramente contemplativa, mas de um evento disposto a inaugurar um novo 
regime de sentido.

Nesse evento, o sujeito é exposto a uma alteridade que o afeta em sua pas-
sividade originária e convoca-o a novas formas de habitar o mundo. Ser marcado 
pela beleza implica ser atravessado por um evento que se impõe como evidência 
sensível e intelectiva. A experiência da beleza se dá, mas também exige uma 
disposição do sujeito a acolher o que nela se manifesta, não unicamente como 
conteúdo, mas também como forma encarnada de sentido. Em virtude dessa 
postura, o homem se define não por sua capacidade de dominar ou representar 
o belo, mas por sua receptividade radical. A experiência estética constitui uma 
condição de possibilidade para uma compreensão mais profunda da existência 
humana (Gross, 2001, p. 134).

O indivíduo, por assim dizer, atingido pela beleza, sente-se transfigu-
rado, pois ela redesenha o modo de aparecer das coisas. A pergunta pelo efeito 
da beleza sobre o ser humano não é, portanto, acessória, mas central: ela diz 
respeito à possibilidade mesma de o humano experimentar a si próprio como 
lugar de passagem do sentido. O prazer estético requer uma ordenação adequa-
da. Para Tomás de Aquino, embora o prazer não constitua o objetivo último da 
existência, ele deve ser orientado para a felicidade, a beatitude, que, no pensa-
mento tomista, é o fim supremo da vida humana. (Humbrecht, 2006, p. 743). 
Isso implica que nenhuma forma de delectatio, nem mesmo a estética, pode 
ser deixada ao arbítrio individual; ou melhor, ela não representa a totalidade da 
existência humana e, por isso, deve estar inserida na hierarquia dos fins. Nesse 
caso, o bem desejado é o próprio belo, embora este não constitua o bem supre-
mo ao qual a humanidade pode aspirar. Segundo Aquino, o prazer advém do 



77ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 69-87, jan./dez. 2025

PIRES, Wellington Santos; CORREIA, Messias Nunes. DO PULCHRUM 
À EXISTÊNCIA ÉTICA: relação entre a experiência da beleza e a estética 

das virtudes em Tomás de Aquino. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

repouso do desejo no bem alcançado, por extensão, como a felicidade consiste 
precisamente na obtenção do Sumo Bem, não se pode conceber beatitude sem 
o prazer que a acompanha (Aquino, 1980, I-II, q. 4, a. 1, co, 1980). Ademais, o 
belo mantém uma relação privilegiada não apenas com o prazer sensível (de-
lectatio sensibilis), mas também com o prazer espiritual (gaudium). Em outras 
palavras, o impacto da beleza ultrapassa a simples noção de prazer ou de deleite, 
algo compartilhado inclusive com os animais e se configura, mais propriamente, 
como gaudium, isto é, uma alegria profunda e espiritual (Gross, 2001, p. 139).

Em síntese, a contemplação e o prazer vinculados ao belo se dão tanto no 
âmbito sensível quanto no intelectual; visão e prazer pertencem ao sujeito, ao 
tempo que dependem das propriedades objetivas do belo, que pertence à cons-
tituição da realidade (Gudaniec, 2016, p. 88). A beleza assim concebida, afeta o 
ser humano em sua integralidade, e ao se realizar como própria manifestação 
do sentido, a beleza outorga à existência uma medida nova, pois ela escapa às 
reduções ideológicas que se perdem na instantaneidade de eventos vazios de 
sentido. Esse entendimento nos revela que o sentido é dado pela possibilidade 
de reinaugurar a vida mediante olhos capazes de contemplá-la e captá-la (Boni, 
2018, p. 32)

Esse modo de pensar exige da pessoa uma coerência que nasce da abertu-
ra provocada pela experiência da beleza. Ser coerente, nesse contexto, significa 
acolher e manter vivo o apelo ontológico que a beleza desperta, um apelo que 
solicita resposta constante. Em outras palavras, a coerência se expressa como 
um esforço contínuo de corresponder ao sentido profundo do belo. A pessoa 
coerente permite que a beleza se atualize em sua vida: não se prende ao que já 
passou, mas se mantém aberta ao que ainda pode vir. Toda manifestação verda-
deiramente humana, portanto, pressupõe uma encarnação profunda no mundo, 
como se o mundo fosse, de fato, o seu próprio lugar de morada e de realização. 

 O enraizamento humano no mundo implica o vigor de um projeto de 
longo respiro: o de fazer do mundo um lugar habitável, no qual o sentido não 
seja pura criação sem fundamento no real, mas uma resposta ontológica às 
questões que pulsam desde sempre no fundo das coisas. Como argumenta Ross: 
“A beleza é essencialmente o encontro do espírito com o ser, e que esse encon-
tro só é possível por meio de uma comunidade da natureza. A beleza, por seu 
caráter transcendental, abrange, portanto, tanto o objeto quanto o sujeito que a 
apreende, conectando-os ao mesmo mistério” (Gross, 2001, p. 142). Ao sentir-se 
conectado com o ser, a pessoa humana assume a tarefa de constituir novas con-
figurações sociais, isto é, novos meios de viver os laços com os outros. Por con-
seguinte, quando a pessoa se reconhece no belo e pelo belo, ela sente o chamado 
que a convoca à coerência entre o eu real e o eu idealizado.



78ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 69-87, jan./dez. 2025

PIRES, Wellington Santos; CORREIA, Messias Nunes. DO PULCHRUM 
À EXISTÊNCIA ÉTICA: relação entre a experiência da beleza e a estética 

das virtudes em Tomás de Aquino. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

O ser humano, nesse sentido, converte-se em símbolo: espelho que sem 
capturar, evoca e que ao absorver, restitui criativamente o que acolheu. Em vir-
tude disso, a experiência da beleza instaura a secção de todo gênero de dualismo 
que separa a pessoa da sua relação consigo mesmo enquanto ente ontológico. 
Enquanto o dualismo polariza os entes, como se não pudesse haver uma comu-
nhão entre eles, a beleza instaura o reforço de uma dualidade saudável entre o 
ser e o ente. 

Sustentamos que a condição humana se estrutura em uma tensão contí-
nua entre diferentes modalidades do ser: a forma originária, que expressa a vo-
cação ao belo; a forma fragmentada, marcada pela perda da unidade e pela cisão 
interior; a forma restaurada, como esforço de reconstrução da ordem interna; 
e a forma consumada, concebida como a realização plena do ser em conformi-
dade com o belo (Hirschfeld, 2019, p. 135). Isso nos permite considerar que a 
fragilidade humana não é um acidente, pois expressa-se como traço constitu-
tivo do ente que, embora participe do ser, não pode aderi-lo plenamente. Essa 
fragilidade, sempre em tensão com a beleza, manifesta-se nos atos humanos 
marcados pela incúria, pela imperícia ou pela negligência; o que equivale, em 
uma leitura filosófica, à negação da ordem, da proporção e da transparência que 
caracterizam o belo.

O ser humano, em sua realidade concreta, está permanentemente con-
vocado ao autoquestionamento sobre a sua própria posição na ordem do real. 
Porque, em meio à sua precariedade, nele ainda resplandece a glória do ser. Dito 
de outro modo, ele é um ente radicado na finitude, mas também suscitado a par-
ticipar do absoluto, na medida em que comporta em si a potência de elevar-se 
à contemplação do ser. Caso seja tratado com dignidade e não segundo práticas 
de dominação, o ser humano tende a revelar, por forma natural, uma grandeza 
vigorosa, que reflete a sua origem e manifesta a sua capacidade criadora. Se-
gue-se que a humanização não advém da negação da própria natureza, mas do 
ordenamento das suas potências. A vida intensa se ordena ao bem verdadeiro, 
à medida que se oferece na relação com o outro, servindo de espelho e medida 
para a sua própria abertura existencial (Gudaniec, 2016, p. 87).

Em contraste com os impulsos de uma cultura centrada na exaltação do 
eu, a antropologia tomista confere enfoque à compreensão segundo a qual o 
valor da vida se concretiza em uma cultura da hospitalidade que, sem anular a 
identidade pessoal, tende a purificá-la e a dilatá-la. A magnanimidade da pessoa 
manifesta-se na sua capacidade de autodeterminar-se no encontro, de orientar 
a sua liberdade em direção ao bem. Ora, quando o ser humano é tocado pela 
beleza, não como simples prazer estético, mas como evento que o desinstala e 
o interpela, ele acolhe-a não somente como experiência, mas como apelo. Há, 



79ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 69-87, jan./dez. 2025

PIRES, Wellington Santos; CORREIA, Messias Nunes. DO PULCHRUM 
À EXISTÊNCIA ÉTICA: relação entre a experiência da beleza e a estética 

das virtudes em Tomás de Aquino. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

nesse contato, uma responsabilidade assumida: viver de acordo com a medida 
da beleza recebida. Trata-se, então, de ordenar os afetos, desejos e ações se-
gundo a reta razão, que não é outra senão a razão iluminada pelo bem. Assim, 
a virtude emerge como resposta concreta e durável a esse apelo. Na adesão livre 
ao bem, que é sempre também belo, o ser humano participa da harmonia que o 
transcende e assume, no tempo, a tarefa de torná-la visível e unificado segundo 
a ordem da verdade. Conforme a posição de Arkadiusz Gudaniec: 

Em uma reflexão cuidadosa sobre a experiência humana que nos liga constante-
mente à realidade, emerge claramente uma coesão fundamental e uma unidade 
interna de ações diversas, representando, por um lado, a vida teórica e cognitiva 
e, por outro, a vida emocional e apetitiva. Este fenômeno é uma manifestação 
importante da unidade psicofísica do ser humano e, sem dúvida, também ex-
pressa a nossa maneira de compreender a realidade como uma combinação de 
verdade e bondade (Gudaniec, 2016, p. 86). 

Em conformidade com essa posição, a experiência do belo implica a ati-
vidade do intelecto e da vontade, no início tanto da compreensão intelectual 
da verdade quanto do amor volitivo ao bem (Lodovici, 2007, p. 147). Ao nos 
aproximarmos da questão da virtude, é comum associá-la a qualidades morais 
ou disposições habituais orientadas ao bem intelectual (Rendich, 2010, p. 410). 
Salientamos que a compreensão sobre o tema não pode ser dissociada de uma 
visão mais ampla da experiência humana, que envolve também o modo como o 
belo nos toca e transforma. Com base nas reflexões desenvolvidas, nos pergun-
tamos, de que modo, seria possível inserir a circularidade das virtudes morais 
no complexo campo estético tomista? Tal interrogação tende a nos acompanhar 
no último momento da nossa investigação, que consiste em atingir o sentido do 
belo sob uma chave ética. 

4 PELO EXERCÍCIO ÉTICO, O IDEAL DE UMA 
EXISTÊNCIA ESTÉTICA

Neste tópico do nosso estudo, propomos entender a beleza não apenas 
como objeto da nossa experiência estética, mas como realidade que se cumpre 
plenamente quando a vida é experimentada eticamente. Sustentamos o argu-
mento segundo o qual a beleza experimentada, caso seja desvinculada do ho-
rizonte do bem, pode converter-se em uma vivência estéril. Em sua essência, o 
belo participa do bem; por isso, a sua experiência suscita resposta ética que se 
realiza no agir virtuoso. Atravessar o caminho que conduz da fruição estética à 
prática ética é, pois, reconhecer que a beleza interpela e orienta o sujeito não 
unicamente a reconhecê-la, mas a transformar-se através disso que o interpela. 

Na segunda parte da sua “Suma Teológica”, Tomás de Aquino define as 
virtudes, classifica-as e investiga a sua finalidade última. Seu projeto reside no 



80ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 69-87, jan./dez. 2025

PIRES, Wellington Santos; CORREIA, Messias Nunes. DO PULCHRUM 
À EXISTÊNCIA ÉTICA: relação entre a experiência da beleza e a estética 

das virtudes em Tomás de Aquino. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

entendimento da função das virtudes. Conforme a sua posição, as virtudes mo-
rais ordenam o agir humano, sob a égide da reta razão (Mondin, 1991, p. 654). 
Dentre as virtudes morais apresentadas pelo Aquinate, figura a prudência, que 
é a capacidade de discernir a ação correta, sobretudo em contextos de comple-
xidade moral (Ferreira, 2004, p. 293). A justiça possui a função de moderar a 
vontade de maneira que o indivíduo destine a cada pessoa o que lhe próprio por 
direito (Gratsch, 1988, p. 92). A fortaleza, por sua vez, estimula a pessoa a iden-
tificar, em si mesma, os componentes psicológicos e espirituais relacionados 
à gestão das adversidades existenciais. Finalmente, a temperança equilibra os 
prazeres sensíveis e modera os apetites. Cabe salientar, entretanto, que existem 
outras virtudes morais além dessas que elencamos, tais quais a magnanimidade, 
a liberalidade e a mansidão (Mondin,1991, p. 245). 

De acordo com o Doutor Angélico, cada ser vivo é dotado de uma cifra 
ontológica pela qual as suas finalidades são orientadas pela prática do hábi-
to mediado pela razão (Gilson, 1965, p. 315). Com efeito, a missão da virtude é 
orientar o indivíduo para o bem, dispondo à parte apetitiva da alma ao seu des-
tino (Aquino, 1980, I-II, qq. 57-58, 1980). O bem consiste em conformar-se à sua 
regra; que é um tipo de selo impresso em cada pessoa para consolidar a sua busca 
pela verdade. Logo, agir segundo a razão é agir virtuosamente (Pangallo, 1988, p. 
76). A partir desta noção preliminar, podemos questionar-nos acerca da causa 
das virtudes morais no indivíduo. Amparado pelo ponto de vista de Aristóteles, 
o Doutor Angélico declara que as virtudes já estão presentes no indivíduo, de 
modo perfectível, isto, é, em modalidade seminal (Aquino, 1980, I-II, qq. 63, a1), 
uma vez que os princípios especulativos e práticos se encontram na razão. Sob 
tal ótica, o hábito aperfeiçoa as virtudes e a auxilia no cumprimento dos seus 
propósitos. Cabe salientar que o termo hábito provém do latim e está associado 
ao verbo habere, que significa “possuir”, “adquirir”. (Pangallo, 1988, p. 25). Tra-
ta-se, pois, de uma disposição operativa que se consolida com o tempo e com a 
prática constante. A pessoa, mediante o hábito, possui a si mesma mais profun-
damente e se torna mais ativa. Segue-se que o hábito pode ser compreendido 
como uma segunda natureza, capaz de oferecer ao sujeito o vigor e a facilidade 
do instinto (próprio dos animais), sem, contudo, retirar a inteligência e a liber-
dade. Desse modo, ele constitui um termo médio entre aquilo que somos por 
natureza e aquilo que realizamos com a liberdade.

O hábito estimula o desenvolvimento das virtudes, orientando-as ao 
cumprimento dos seus objetivos. Dito de outro modo, as virtudes morais e in-
telectuais são princípios originados da nossa natureza como disposições em po-
tência que aguardam atualização. A título de exemplo, o ser humano possui o 
poder da visão intrínseco ao seu corpo, o qual desenvolve desde o seu advento 



81ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 69-87, jan./dez. 2025

PIRES, Wellington Santos; CORREIA, Messias Nunes. DO PULCHRUM 
À EXISTÊNCIA ÉTICA: relação entre a experiência da beleza e a estética 

das virtudes em Tomás de Aquino. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

à existência. Desse modo, um mineral não pode ser atingido pelo mal da ce-
gueira, pois não dispõe do poder da visão, ou seja, não é apto a desenvolver um 
potencial que não é previsto por sua natureza. Se para os escolásticos, a ação 
provém do ser (agere sequitur esse), cada ente age em conformidade com a sua 
essência. Em virtude disso, no regime da moralidade, agimos de acordo com o 
modus operandi da nossa essência (Gross, 2001, p. 152). O Aquinate aprofunda 
a sua antropologia filosófica indicando duas noções pelas quais ele apreende a 
identidade das virtudes:

devemos considerar que o vocábulo natural pode ser aplicado ao homem em 
duplo sentido: por natureza específica e por natureza individual. Ora, todos os 
seres se especificam pela sua forma e se individualizam pela matéria. E como 
a forma do homem e a alma racional, e a matéria, o corpo, o que lhe convém à 
alma racional lhe é especificamente natural; e o que lhe é natural pela determi-
nada compleição do corpo, deverá sê-lo pela natureza individual (Aquino, 1980, 
I-II, qq. 63, a1).

Em outras palavras, aquilo que se adequa à alma racional pertence à natu-
reza humana como espécie. Em contrapartida, os elementos associados à cons-
tituição corporal dizem respeito à singularidade de cada indivíduo. Ademais, as 
virtudes implicam uma modalidade de relação que se verifica na singularidade 
das respostas éticas que as pessoas concedem a cada vez que são interpeladas 
pelo mundo. Por isso, a maneira como cada indivíduo cultiva e exerce a virtude 
revela um modo inimitável de existir. A razão é uma expressão criatural que 
manifesta a autonomia humana no ato de determinar o cumprimento do seu 
propósito. Aquino manifesta um otimismo modesto quanto à capacidade da ra-
zão humana de ordenar a vida ética. Essa modéstia, porém, não se traduz em 
ingenuidade, pois agir bem não implica somente a espontaneidade natural. Isso 
implica um percurso formativo, orientado por escolhas livres e deliberadas. 

A fim de que o seu potencial seja atingido, os cenários do agir humano 
devem ser rigorosamente discernidos, de modo que a razão assuma uma postura 
performativa, quase artística, na configuração da própria vida. Essa orientação 
revela que o homem é estimulado a agir de acordo com um fim, com excelên-
cia e de maneira bela. Notamos que para o pensador medieval, o bem e o belo 
são vinculados. O corolário ético dessa consideração é que a virtude não apenas 
conforma a alma ao bem, mas a torna bela, decorosa, harmoniosa em sua ordem 
interna. Por isso, a moralidade virtuosa é também estética, na medida em que 
ela é a arte da conformação do ser humano à imagem de sua forma mais elevada 
(Pangallo, 2014, p. 55).

A natureza, embora pertença ao alicerce ontológico do agir humano, não 
é suficiente para garantir o florescimento das virtudes. Como componente de-
terminado do agir humano, ela carece da atualização habitual que unicamente 
a prática e constante, e livremente disciplinar é capaz de oferecer. Ademais, o 



82ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 69-87, jan./dez. 2025

PIRES, Wellington Santos; CORREIA, Messias Nunes. DO PULCHRUM 
À EXISTÊNCIA ÉTICA: relação entre a experiência da beleza e a estética 

das virtudes em Tomás de Aquino. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

florescimento das virtudes está condicionado à disposição corpórea e anímica 
de cada sujeito. Cada pessoa se apresenta no mundo com uma configuração 
própria, com uma possibilidade singular de desenvolver virtudes intelectuais e 
morais. Nesse sentido, a estética das virtudes em Tomás está ligada à singula-
ridade do belo: há múltiplas formas de esplendor moral, segundo a proporção 
e ao fascínio próprio ao modo operativo de cada ser humano (Lodovici, 2007, 
p. 55). O desenvolvimento das virtudes supõe dinâmica receptiva e metabólica, 
ou seja, capacidade de discernimento do que acolher e renunciar em seu iti-
nerário existencial. Tal processo que, embora enraizado na disposição pessoal, 
transcende a simples individualidade. Nesse ponto se revela um dos aspectos 
mais fascinantes da vida virtuosa: o seu caráter essencialmente relacional. As 
virtudes não florescem no isolamento, mas na interação, na escuta, na respos-
ta ao outro (Hirschfeld, 2019, p. 113). A presente declaração pode ser expressa 
pela ideia segundo a qual a práxis ética nasce do elo entre a consciência e o seu 
mundo e projetada à integração da pessoa em seu agir comunitário. Parece-nos 
evidente que as virtudes morais não são adquiridas de uma vez por todas, pois 
exigem a interação inteligível dos movimentos habituais associada a um discer-
nimento tão sutil quanto sagaz por parte do indivíduo (Ferreira, 2004, p. 285). 
Dessa maneira, o processo contínuo de apropriação do bem se manifesta em 
meio às tensões próprias da condição humana. Esse complexo exercício nos pre-
dispõe a uma fidelidade criadora diante das exigências do real. Como sustenta a 
pesquisadora tomista, Patricia Hirschfeld: 

A virtude é plenamente realizada quando treinamos as nossas paixões para res-
ponder como desejaríamos através do cultivo dos hábitos relevantes. É por cau-
sa desse elemento de autocriação que o exercício da própria virtude constitui a 
mais elevada realização humana. A conquista da virtude é a conquista da liber-
dade, que é própria de animais racionais como o nosso (Hirschfeld, 2019, p. 113).

Cada pessoa deve se sentir convocada a habitar singularmente o núcleo 
íntimo da sua interioridade. Nela se delineia a sua responsabilidade, isto é, a 
aptidão para responder eticamente uma interpelação. Isso sugere que a virtu-
de possui um caráter artesanal, pois comporta exigência, constância compor-
tamental e a disposição estável para o cumprimento de um bem. Dito de outro 
modo, o exercício orgânico das virtudes é o resultado de uma ordo amoris; ou 
seja, de um complexo comportamental que expressa a ordem de uma vida afeti-
va. Mesmo o tempo, nessa ordo amoris, é pensado não apenas como sucessão de 
instantes, mas como condição de possibilidade de abertura ao outro. Ademais, 
ele converte-se em elemento privilegiado pelo qual se desenrola a ética da rela-
ção. Pela harmonia dos gestos cotidianos, a força da vida, compreendida como 
movimento contínuo de abertura à alteridade se manifesta estruturalmente na 
própria dinâmica das relações humanas (Boni, 2018, p. 139)



83ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 69-87, jan./dez. 2025

PIRES, Wellington Santos; CORREIA, Messias Nunes. DO PULCHRUM 
À EXISTÊNCIA ÉTICA: relação entre a experiência da beleza e a estética 

das virtudes em Tomás de Aquino. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

A convivência cidadã é o cenário no qual as virtudes se desenvolvem. Atra-
vés da prática das virtudes, formas estáveis do bem, o ser humano experimenta 
uma beleza que ultrapassa a esfera da sensibilidade: a beleza moral. Essa beleza 
é a conformidade da alma com a sua finalidade que se reflete na vida comum por 
intermédio das disposições virtuosas. A sociedade não pode ser pensada como 
um arranjo estrutural fechado em si mesmo, pois ela é um espaço dinâmico em 
que a beleza do ser humano, refletida nas virtudes, é preservada e atualizada. A 
sociedade compreende-se como um corpo complexo de indivíduos que se rea-
liza na existência em comum, sob a égide da busca de harmonia. Segue-se que 
a experiência que constitui a vida humana requer um pertencimento genuíno a 
uma comunidade de desejo e de sentido (Boni, 2018, p. 130)

No entrelaçamento com o outro, o enigma de si mesmo se torna paula-
tinamente acessível. Pelo exercício da vida virtuosa de cada pessoa, a sociedade 
se compreende como estrutura que traduz valores e princípios com densidade 
espiritual e beleza interior (Humbrecht, 2006, p. 443). Portadora de um legado 
efetivo, a sociedade também se abre à produção de valores éticos por meio de 
gestos, ritos, obras e palavras dos seus membros. Quando efetiva virtuosamente 
os seus recursos, o indivíduo, compreendido como concidadão se inscreve no 
tecido social como um dos lugares da sua auto-revelação. As modalidades sim-
bólicas, celebrações, obras de arte, práticas comunitárias, são modos privilegia-
dos pelos quais a alma virtuosa metaboliza os seus recursos a serviço da vida. 
Visto que o belo, o bem e o verdadeiro são coextensivos, uma ação justa não é 
unicamente eficaz, mas bela. De acordo com Raimondo Spiazzi: 

A preeminência do bem comum sobre o bem privado é e continua sendo um 
princípio fundamental da filosofia política, da ética social, da ética da finalida-
de e das virtudes, e não menos da ética da consciência. Trata-se de uma ética 
do juízo, segundo os critérios de uma vida como pessoa e como sociedade; isso 
vale, portanto, para a ordenação e a subordinação dos cidadãos à cidade, à co-
munidade (Spiazzi, 1997, p. 298).

Tal visão nos conduz à compreensão de que o nosso consentimento com 
o bem ecoa na escuta atenta ao outro e nesse entrelaçamento de liberdades se 
constrói o espaço comum da ética. Com efeito, a participação do indivíduo no 
tecido comunitário não deve ser percebida como inserção sociológica optativa, 
mas como uma exigência ontológica: pois sob a égide da relação, o sujeito con-
verte-se plenamente em um agente moral digno da sua destinação. Essa convic-
ção exige a tessitura cotidiana da vida virtuosa, marcada pelo discernimento e 
responsabilidade compartilhados (Hirschfeld, 2019, p. 37).

Cada ato pessoal comporta um rosto social. Quando uma comunidade 
se engaja em uma prática cultural ou simbólica significativa, ela não apenas ex-
pressa o seu imaginário, mas também revela a sua estrutura interior, seus an-



84ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 69-87, jan./dez. 2025

PIRES, Wellington Santos; CORREIA, Messias Nunes. DO PULCHRUM 
À EXISTÊNCIA ÉTICA: relação entre a experiência da beleza e a estética 

das virtudes em Tomás de Aquino. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

seios mais profundos e a sua forma de compreender a existência. Efetivamente, 
os eventos que marcam a existência humana, quando acolhidos com responsa-
bilidade e orientados por um olhar ético, podem ser transformados em alicerces 
de uma comunidade fundada no sentido e no desejo compartilhado, e não uni-
camente em plataformas para a realização de interesses privados e estratégias de 
autopreservação (Spiazzi, 1997, p. 312). Compreendido como ente de desejo, o 
ser humano, pelo impulso do ser, é capaz de forjar com o outro, obras de sentido 
na esfera da existência comum. Sem essa presença originária e orientadora, toda 
obra humana corre o risco de perder-se em sua lógica interna, convertendo-se 
em causa da sua própria ruína. A aspiração pela beleza, nesse contexto, aparece 
como dimensão que impede o colapso das estruturas sociais, pois recorda que o 
ser humano é sempre interpelado a tecer com outros um mundo no qual a ver-
dade, o bem e o belo sejam experiências vividas no plano concreto da existência. 

5 CONCLUSÃO
Ao longo do presente artigo, nos propusemos apresentar a ideia segun-

do a qual o belo, enquanto transcendental, expressa uma dimensão do ser que 
atrai o sujeito pela sua própria evidência, marcada pela sensibilidade e por sua 
inteligibilidade. Sustentamos que a experiência do belo revela um gênero de 
fascínio que precede a compreensão conceitual e, paralelemente, a impulsiona. 
Nessa atração, inicial reside uma chave hermenêutica da experiência estética: o 
sujeito é tocado pela beleza antes de entendê-la, e justamente por isso sente-se 
convidado a adentrar o mistério que ela manifesta. Interpretada desse jeito, a 
beleza solicita uma inteligência, ou seja, uma leitura em profundidade do real 
(intus legere), na qual o sujeito reconhece, no esplendor do sensível, o reflexo do 
ser. Tal dinamismo distingue radicalmente a estética tomista de determinadas 
sensibilidades modernas, nas quais a referência ao belo é frequentemente reco-
nhecida unicamente após ser submetida a um crivo da simples fruição estética, 
sem real repercussão na vida do sujeito contemplativo (Lodovici, 2007, p. 175).

A nossa ambição neste estudo constituiu em argumentar que se o en-
cantamento se fez presente, isto é, o impacto originário que move o espírito e 
abre-o à contemplação desinteressada, é necessária a inclusão de uma transfi-
guração interior em direção ao bem. Em outros termos, a experiência estética, 
não é unicamente sensível, mas evoca no sujeito um impulso para a vida ética, 
na medida em que ela participa da unidade, da verdade e da bondade do ser. 
A beleza atrai precisamente porque revela uma harmonia interior, isto é, uma 
correspondência entre forma e conteúdo, aparência e essência. Nessa corres-
pondência se insere a circularidade ontológica entre beleza e virtude. A beleza 



85ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 69-87, jan./dez. 2025

PIRES, Wellington Santos; CORREIA, Messias Nunes. DO PULCHRUM 
À EXISTÊNCIA ÉTICA: relação entre a experiência da beleza e a estética 

das virtudes em Tomás de Aquino. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

experimentada por intermédio dos eventos quotidianos, desperta no sujeito o 
desejo de uma vida bela (Boni, 2018, p. 129). Revela-se, portanto, necessário que 
a unidade seja preservada, conformando o sensível ao suprassensível, o frag-
mentário ao absoluto. A virtude, nesse sentido, aparece como a forma estável 
da alma bela. Por isso, o nosso estudos nos permite concluir que de acordo com 
Aquino, a experiência do belo inscreve a pessoa em um tecido de relações, pois 
convoca à comunhão com o ser. Por extensão, podemos dizer que a vida é bela, 
quando as virtudes modelam o coração e iluminam o agir. Nisso, a estética to-
mista encontra a sua mais alta realização: na medida em que uma antropologia 
do belo se converte em ética da existência.



86ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 69-87, jan./dez. 2025

PIRES, Wellington Santos; CORREIA, Messias Nunes. DO PULCHRUM 
À EXISTÊNCIA ÉTICA: relação entre a experiência da beleza e a estética 

das virtudes em Tomás de Aquino. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

REFERÊNCIAS
AQUINO, Tomás de. Comentário aos nomes divinos de Dionísio: volume 1, ca-
pítulos 1–4. Bologna: ESD – Edizioni Studio Domenicano, 2004.

AQUINO, Tomás de. Suma Teológica. Tradução de Alexandre Corrêa. 2. ed. Porto 
Alegre: Livraria Sulina Editora, 1980. 10 v.

ARISTÓTELES. Metafísica. v. 1. Tradução de Marcelo Perine. São Paulo: Loyola, 
2002.

BONI, Luis Alberto de. Estudos sobre Tomás de Aquino. Pelotas: Editora UFPel, 
2018.

CUNHA, Antônio Geraldo da. Dicionário etimológico da língua portuguesa. 4. 
ed. rev. e atual. Rio de Janeiro: Lexikon, 2010.

ECO, Umberto. The aesthetics of Thomas Aquinas. Tradução de Hugh Bredin. 
Cambridge: Harvard University Press, 1988.

ECO, Umberto. Arte y belleza en la estética medieval. Tradução de Elena Lozano 
Miralles. Barcelona: Editorial Lumen, 1999.

FERREIRA, Anderson D’Arc. A prudência em Santo Tomás de Aquino: um diálogo 
possível com o deontologismo e o utilitarismo. In: DE BONI, Luis Alberto; COSTA, 
Marcos Roberto N. (org.). A ética medieval face aos desafios da contemporanei-
dade. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2004. p. 275–294.

GILSON, Étienne. Le thomisme: introduction à la philosophie de Saint Thomas 
d’Aquin. Paris: Vrin, 1965.

GOTIA, Oana. L’amore e il suo fascino: bellezza e castità nella prospettiva di 
San Tommaso d’Aquino. Roma: Cantagalli, 2010.

GRATSCH, Edward. Manuale introduttivo alla Summa Theologica di Tommaso 
d’Aquino. Casale Monferrato: Piemme, 1988.

GROSS, Raoul (org.). L’être et la beauté chez Jacques Maritain. Fribourg: Éditions 
Universitaires, 2001.

GUDANIEC, Arkadiusz. Amore e bellezza: contemplazione e compiacenza. Espí-
ritu, v. 65, n. 151, p. 85–99, 2016.

HIRSCHFELD, Mary. São Tomás de Aquino e o mercado: para uma economia 
humana. Tradução de João Bragança. Cascais: Princípia, 2019.



87ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 69-87, jan./dez. 2025

PIRES, Wellington Santos; CORREIA, Messias Nunes. DO PULCHRUM 
À EXISTÊNCIA ÉTICA: relação entre a experiência da beleza e a estética 

das virtudes em Tomás de Aquino. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

HUMBRECHT, Thierry-Dominique. Théologie négative et noms divins chez 
Saint Thomas d’Aquin. Paris: Vrin, 2006.

LIBERA, Alain de. A filosofia medieval. Tradução de Nicolás Nyimi Campanário e 
Yvone Maria de Campos Teixeira da Silva. São Paulo: Loyola, 2011.

LODOVICI, Giacomo Samek. La felicità del bene: una rilettura di Tommaso 
d’Aquino. Milano: Vita e Pensiero, 2007.

MONACHESE, Angela. Tommaso d’Aquino e la bellezza. Roma: Armando Editore, 
2016.

MONDIN, Battista. Dizionario enciclopedico del pensiero di San Tommaso 
d’Aquino. Bologna: PDLU Edizioni, 1991.

MONDIN, Battista. La metafisica di San Tommaso d’Aquino e i suoi interpreti. 
Bologna: Edizioni Studio Domenicano, 2013.

PANGALLO, Mario. Habitus e vita morale: fenomenologia e fondazione ontolo-
gica. Napoli: Lers, 1988.

PANGALLO, Mario. In principio: itinerari di riflessione metafisica. Roma: Arac-
ne, 2014.

PLATÃO. Fédon. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Belém: Editora UFPA, 1988.

PRZYWARA, Erich. Analogia entis: metaphysics, original structure and univer-
sal rhythm. Tradução de John R. Betz e David Bentley Hart. Grand Rapids: William 
B. Eerdmans Publishing Company, 2014.

SOTOPOSADA, Gonzalo. Filosofia medieval. Bogotá: San Pablo, 2007.

SPIAZZI, Raimondo. Il pensiero di San Tommaso d’Aquino. Bologna: Edizioni 
Studio Domenicano, 1997.

THOMASSET, Alain. Une poétique de la morale: aux fondements d’une éthique 
herméneutique et narrative dans une perspective chrétienne. Louvain: Leuven 
University Press, 1996.

VOS, Antonie. The philosophy of John Duns Scotus. Edinburgh: Edinburgh Uni-
versity Press, 2006.

Recebido em: 18/09/2025
Aprovado em: 18/12/2025



EC
O

S 
- S

ão
 L

uí
s,

 v.
 13

, n
. 1

, j
an

/d
ez

. 2
02

5

88

A CATEQUESE DE INSPIRAÇÃO 
CATECUMENAL A PARTIR DOS ITINERÁRIOS

CATECHUMENAL-INSPIRED CATECHESIS 
BASED ON ITINERARIES

Luís Oliveira Freitas1

RESUMO: A Igreja católica da contemporaneidade, em nosso país, convive com 
diferentes realidades que trazem sérios desafios à sua ação evangelizadora. É nesse 
contexto que se insere a catequese de inspiração catecumenal a serviço da iniciação 
à vida cristã com a finalidade de formar o discípulo de Cristo para a missão e a in-
serção na comunidade de fé. Este ensaio, de cunho bibliográfico, tem como objetivo 
apresentar alguns aspectos dessa metodologia catequética, detendo-se, de modo 
particular, nos itinerários elaborados tanto em nível nacional como em nível de Ar-
quidiocese de São Luís do Maranhão. O ponto de partida para a análise dos itine-
rários consiste em uma breve fundamentação teórica que discorre sobre o processo 
de iniciação à vida cristã no meio eclesial da atualidade. Em seguida, ocorrerá uma 
apresentação sucinta dos itinerários com considerações pertinentes a eles, desta-
cando alguns pontos fortes e fracos, além de algumas sugestões.

Palavras-chave: Catequese; Iniciação à vida cristã; Inspiração catecumenal; 
Itinerários; 

ABSTRACT: The contemporary Catholic Church in our country coexists with dif-
ferent realities that bring serious challenges to its evangelizing action. It is in this 
context that catechetical-inspired catechesis is inserted, serving the initiation into 
Christian life with the purpose of forming the disciple of Christ for mission and in-
sertion into the community of faith. This essay, of a bibliographical nature, aims to 
present some aspects of this catechetical methodology, focusing, in particular, on 
the itineraries elaborated both at the national level and at the level of the Archdio-
cese of São Luís do Maranhão. The starting point for the analysis of the itineraries 
consists of a brief theoretical foundation that discusses the process of initiation into 
Christian life in the ecclesial environment of today. Next, there will be a brief pre-
sentation of the itineraries with relevant considerations, highlighting some streng-
ths and weaknesses, as well as some suggestions.

Keywords: Catechesis. Initiation into Christian life. Catechumenal inspiration. 
Itineraries.

1 Doutor em Teologia Sistemático-Pastoral, pela PUC-Rio, mestre em Letras, pela Universidade 
Federal do Maranhão, bacharel em Teologia (IESMA), licenciado em Letras (UFMA). É professor 
na Faculdade Católica do Maranhão, membro da Sociedade Brasileira de Catequetas (SBCat) 
e do Grupo de Reflexão Bíblico-Catequético (GREBICAT), da CNBB, além de exercer atuação 
pastoral como leigo catequista na Paróquia São Cristóvão, da Arquidiocese de São Luís do Ma-
ranhão.



89ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 88-102, jan./dez. 2025

FREITAS, Luís Oliveira. A CATEQUESE DE INSPIRAÇÃO CATECUMENAL 
A PARTIR DOS ITINERÁRIOS. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

1 INTRODUÇÃO

Em nosso país, as atuais discussões acerca da catequese a serviço da ini-
ciação cristã foram iniciadas a partir da preparação da Segunda Semana Brasi-
leira de Catequese, de 2001, e se intensificaram após sua realização. O Diretório 
Nacional de Catequese, aprovado em 2005, pela Conferência Nacional dos Bis-
pos do Brasil, e publicado em 2006, ao situar a catequese no contexto da missão 
evangelizadora da Igreja, traz comentários consistentes sobre a catequese de 
inspiração catecumenal a serviço da iniciação cristã2. De acordo com o docu-
mento, a tarefa da catequese não fica restrita só na preparação pontual para a 
recepção dos sacramentos, mas é um processo que deve conduzir o candidato à 
profunda adesão ao discipulado e à maturidade em Cristo.

A catequese inspirada no processo catecumenal está a serviço da inicia-
ção à vida cristã de quem se converte ao projeto de Jesus e se propõe a ser seu 
discípulo. Segundo Casiano Floristan (1995), o termo ‘iniciação’ tem sua origem 
no verbo latino ‘in-ire’ que significa ‘ir para dentro’. Ressaltamos que é um termo 
capaz de caracterizar todo o processo de maturação desenvolvido durante certo 
tempo para que a pessoa se identifique com o grupo concreto almejado. Nesse 
sentido, a iniciação cristã constitui-se num itinerário ou caminhada cujo obje-
tivo consiste em integrar novos membros na vida cristã de uma comunidade de 
fé. É o processo através do qual a pessoa é inserida no mistério de Cristo, morto 
e ressuscitado, tornando-se discípula do Senhor, admitida aos sacramentos do 
Batismo, Confirmação e Eucaristia, para ser um agente evangelizador e missio-
nário por meio do anúncio explícito e do testemunho da vida.

Através do processo de iniciação à vida cristã, a pessoa se transforma ra-
dicalmente e, uma vez iniciada, deixa de ser simples criatura e passa então a ser 
filha de Deus e membro da comunidade eclesial, corpo místico de Cristo, numa 
vida de profunda comunhão com os irmãos na fé. Essa transformação é realiza-
da no âmbito da fé e supõe um itinerário catequético chamado oficialmente pela 
Igreja de catecumenato que se realiza em quatro tempos e três etapas3. 

Desse modo, podemos afirmar que este processo iniciático é de suma im-
portância na vida da Igreja, porque leva o candidato a fazer o seu encontro com 
Jesus Cristo, a partir do qual ele se entusiasma, vibra pela fé cristã, pela Igreja, 

2 Pe. Luiz Lima (2009) estabelece uma distinção entre os termos ‘iniciação cristã’ e ‘catecumenato’. Segundo 
o autor, o primeiro termo põe acento no aspecto sacramental, enquanto o segundo está relacionado ao itine-
rário catequético, demarcado por tempos e etapas. Vale também ressaltar que a expressão ‘iniciação cristã’, 
a partir do final do século XIX passou a designar os sacramentos do batismo, confirmação e eucaristia.
3 Segundo o Ritual de Iniciação Cristã de Adultos (RICA), o processo catecumenal é constituído de quatro 
tempos e três etapas. Os tempos que compõem o processo são: pré-catecumenato, ou tempo querigmático 
missionário, em que se dá a conversão inicial; o catecumenato propriamente dito, quando de fato acontece a 
catequese; o tempo da purificação e iluminação é a fase de intensa prática de oração; e o tempo da mistago-
gia, que ocorre após a recepção dos sacramentos da iniciação cristã. Já as etapas constituem as três grandes 
celebrações que marcam a passagem de um tempo para outro.



90ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 88-102, jan./dez. 2025

FREITAS, Luís Oliveira. A CATEQUESE DE INSPIRAÇÃO CATECUMENAL 
A PARTIR DOS ITINERÁRIOS. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

enfim, pela comunidade católica, brotando o desejo de fazer parte dessa família 
de cristãos. A iniciação envolve toda a vida do candidato que vai se sentir amado 
por Deus e engajado na comunidade eclesial. Ela cria no coração do catecúme-
no/catequizando o hábito da oração, o gosto pela liturgia, pelas celebrações, 
pela prática dos sacramentos e da caridade.

A prática do catecumenato é a experiência mais antiga de catequese sis-
tematizada que conhecemos. Foi bastante vivenciada nas comunidades eclesiais 
dos primeiros séculos da era cristã, mas entrou em decadência a partir da cris-
tandade, no início da Idade Média, substituído por outras práticas catequéticas, 
durante muito tempo na história eclesiástica. Há sessenta anos, em virtude dos 
novos desafios da evangelização no mundo contemporâneo, o Concílio Vaticano 
II, partindo de experiências concretas realizadas em várias igrejas particulares, 
restaura oficialmente o catecumenato, levando a catequese ao retorno de suas 
fontes, além de adequar sua prática a esse estilo que foi tão eficaz na Igreja nas-
cente. Embora o concílio tenha feito a restauração do catecumenato, tal prática 
não aconteceu de imediato, sobretudo, no Brasil. Só depois de algum tempo, 
quando a Igreja se sentiu desafiada diante da realidade da pós-modernidade, foi 
preciso pensar numa prática catequética mais eficaz que realmente fosse capaz 
de iniciar a pessoa na fé, tornando-a num membro efetivo da comunidade cristã. 

Este ensaio, de caráter bibliográfico, pretende discorrer sobre a catequese 
a serviço da iniciação à vida cristã destacando-se, sobretudo, a inspiração cate-
cumenal própria de nossos tempos. Nesse sentido, o trabalho será constituído 
de duas partes: na primeira, será feita uma breve abordagem acerca do significa-
do de inspiração catecumenal para a Igreja do Brasil apontando algumas refle-
xões importantes desenvolvidas nos últimos anos; na segunda parte, haverá uma 
breve apresentação dos itinerários catequéticos tanto o de abrangência nacional 
como o de nível local, no caso, da Arquidiocese de São Luís do Maranhão, como 
propostas viáveis de fazer acontecer a catequese de inspiração catecumenal nas 
comunidades eclesiais de nossa realidade concreta. 

2 A CATEQUESE DE INSPIRAÇÃO CATECUMENAL 

Há pouco mais de meio século da realização do Concílio Vaticano II, vi-
vemos ainda num contexto em que se faz necessária a renovação da catequese, 
sobretudo, nas comunidades eclesiais brasileiras. O Dicionário de Catequética 
(2004) assegura que a restauração moderna do catecumenato favoreceu o sur-
gimento de uma inspiração catecumenal de toda a catequese, que consiste num 
processo de iniciação integral capaz de contemplar as dimensões fundamentais 
da vida cristã. O Diretório para a Catequese (2020) afirma que o catecumenato é 



91ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 88-102, jan./dez. 2025

FREITAS, Luís Oliveira. A CATEQUESE DE INSPIRAÇÃO CATECUMENAL 
A PARTIR DOS ITINERÁRIOS. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

uma fonte de inspiração para a catequese tanto daqueles que ainda não recebe-
ram o batismo como os que já são batizados. O documento pontifício expressa 
que, embora a catequese seja uma etapa posterior ao primeiro anúncio, há ín-
tima relação entre ela e o querigma, que não é simplesmente uma etapa prévia 
à catequese, mas uma dimensão constitutiva de cada momento desse processo. 

Embora a expressão ‘catequese de inspiração catecumenal’ seja bastante utili-
zada nos últimos anos, percebemos que ela está em fase de conhecimento por boa par-
te de nossos agentes leigos e clérigos, em vista de se tornar ação concreta. Para que essa 
prática aconteça em nossas comunidades eclesiais, é preciso que conheçamos cada vez 
mais esse método catequético. Não devemos continuar no superficialismo achando 
que se trata de um modismo, mas precisamos entender os seus fundamentos histó-
ricos e metodológicos que, segundo o Diretório para a Catequese, tal inspiração não 
consiste em reproduzir literalmente, o catecumenato em si, “mas assumir seu estilo e 
dinamismo formativo [...]” (DCq 64).

Nesse processo de renovação catequética, não podemos ignorar a realidade 
atual marcada por profundas transformações socioculturais que afetam a vida do nos-
so povo. Segundo o Documento de Aparecida (2007), vivemos uma mudança de época 
e não uma época de mudanças, ou seja, as mudanças que ocorrem em nossos tempos 
não representam apenas pequenas reformas, mas são capazes de alterar os valores que 
pareciam constituídos e sólidos. Assim, constatamos que muitos valores antes cultiva-
dos como a família, o estado, a Igreja, a tradição, parecem substituídos por outros que 
em tempos atrás não eram tão visíveis como o indivíduo, a novidade, a mobilidade, a 
liberdade além de outros. 

Diante das especificidades de nosso tempo, é preciso perceber que não é mais 
possível utilizar as mesmas ferramentas de outrora, mas precisamos observar que cada 
pessoa percebe o mundo de uma maneira própria, e isto deve ser levado a sério quando 
se trata de evangelização, visto que cada pessoa reproduz suas visões em suas ações. 
Uma pessoa que entende Deus de forma violenta acaba agindo de forma violenta quan-
do tenta transmiti-lo aos outros, como muitas vezes ocorre em nossa sociedade atual.

Precisamos de uma nova evangelização, pois não é possível evangelizar com 
as ferramentas ou os instrumentos de outras épocas. Ainda que o Evangelho seja o 
mesmo, devemos repensar um novo ardor, os novos métodos e as novas expressões. 
Cada pessoa tem necessidade de encontrar Jesus Cristo na sua realidade social e cultu-
ral. Papa Francisco afirma na Exortação Apostólica Evangelii Gaudium, números 163 a 
166, que a nova evangelização necessita de uma catequese querigmática e mistagógica. 
Segundo o documento pontifício, o primeiro anúncio ou querigma tem um papel fun-
damental na catequese, já que ele ocupa o centro da atividade evangelizadora como 
também da tentativa de renovação eclesial. A iniciação mistagógica, por sua vez, re-
presenta a outra característica importante da catequese dos nossos tempos. Ela impli-



92ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 88-102, jan./dez. 2025

FREITAS, Luís Oliveira. A CATEQUESE DE INSPIRAÇÃO CATECUMENAL 
A PARTIR DOS ITINERÁRIOS. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

ca essencialmente dois elementos: a experiência formativa progressiva realizada pela 
comunidade e a renovada valorização dos sinais litúrgicos.

No Brasil, a visão do papa, conforme citada, teoricamente, não constitui mais 
surpresa, pois se trata da catequese de inspiração catecumenal, bastante discutida nos 
últimos anos. Quanto à prática, talvez ainda represente a parte mais complicada, pois, 
muitas vezes a catequese em nossas comunidades, ressoa somente como educação in-
fantil. Temos um bonito trabalho com catequese infantil, é preciso agora pensar numa 
catequese de inspiração catecumenal que também atinja outros públicos. Neste ponto, 
surge um questionamento: como fazer essa catequese nas suas diversas faixas etárias? 
É urgente a necessidade de repensar um novo paradigma para a catequese com adultos, 
jovens, adolescentes e crianças.

Não podemos mais pensar a catequese somente como preparação aos sa-
cramentos. O fruto da catequese não pode ser simplesmente a sacramentaliza-
ção e sim a iniciação à vida cristã. Mas, é mesmo possível iniciar e educar à vida 
cristã?4 No sentido teológico, não, pois é dom, graça de Deus, a fé é um presente 
de Deus concedido a todos nós; no sentido eclesiológico, sim; é nesse aspecto 
que realizamos a iniciação, como serviço de manutenção de algo que não é nos-
so, mas de Deus. Os agentes da catequese constituem uma espécie de adminis-
tradores, mediadores desse dom, e como tal não podem barrar a iniciação a vida 
cristã, já que é dom de Deus. Nesse caso, a ação dos catequistas na evangelização 
ocorre de forma secundária.

A catequese de inspiração catecumenal deve ser pensada como missão a 
serviço da evangelização, uma vez que ela é inspirada em Jesus que primeiro se 
aproxima da pessoa em sua realidade e depois gera conversão. Em primeiro lu-
gar, temos o dom de Deus e depois as normas da Igreja, se em algum momento 
for o contrário, a catequese não dará certo. Como administramos as coisas de 
Deus, não podemos dificultar seu acesso, mas torná-las acessíveis a todos, ou 
seja, não colocar tanto empecilho, mas tendo cuidado para que elas não se tor-
nem algo sem valor.

Para que a catequese de inspiração catecumenal aconteça de fato, é pre-
ciso que se tenha consciência dos elementos que estruturam a vida cristã. O 
Diretório Nacional de Catequese afirma que esses elementos são de caráter: dou-
trinal (conhecimento da mensagem cristã em vista da opção pessoal por Cristo); 
litúrgico (inserção e participação na experiência celebrativo-ritual da fé cristã); 
moral (educação à consciência cristã e ao agir cristão); orante (alimentação da 
vida de oração cristã); comunitário (progressiva inserção numa comunidade 
eclesial existente); missionário (familiaridade com experiências caritativo-apos-

4 O catequeta Emilio Alberich (2004) ressalta que a iniciação cristã compreendida no seu sentido mais pro-
fundo consiste na ação interior e transformadora da graça de Deus operada por meio dos sacramentos do 
batismo, confirmação e eucaristia.



93ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 88-102, jan./dez. 2025

FREITAS, Luís Oliveira. A CATEQUESE DE INSPIRAÇÃO CATECUMENAL 
A PARTIR DOS ITINERÁRIOS. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

tólicas voltadas não somente à comunidade eclesial, mas também à sociedade 
como um todo). (CNBB, 2008). Além desses elementos, o atual Diretório para 
a Catequese (2020) ainda acrescenta o caráter da conversão permanente e de 
testemunho assinalando que a conversão é um processo permanente que dura 
toda a vida, e o caráter da progressividade de experiência formativa, visto que a 
pessoa está sempre em processo de crescimento e amadurecimento (DCq 64).

É importante deixar claro que a iniciação à vida cristã consiste numa me-
diação eclesial para colocar as pessoas em sintonia com a Palavra de Deus e fa-
vorecer o crescimento na fé. É o conjunto de ações através do qual a comunidade 
cristã ajuda as pessoas a se tornarem cristãs. Não deve ser entendida como uma 
simples preparação aos sacramentos do Batismo, da Eucaristia, da Crisma (Con-
firmação) e da Reconciliação (em alguns casos) e muito menos aos ritos desses, 
mas como um itinerário de preparação que torna cada ser em discípulo(a) capaz 
de ser existencialmente fiel e realize uma integração entre o crer e o existir.

Em nossa realidade evangelizadora e pastoral brasileira, houve a tran-
sição entre o pensamento do catecumenato discutido nos documentos conci-
liares a uma catequese de inspiração catecumenal. A preocupação do Concílio 
Vaticano II era restaurar o catecumenato de acordo com a sua origem. Para isto 
foi elaborado o Ritual de Iniciação Cristã de Adultos (RICA), cujo objetivo é rein-
troduzir um itinerário de amadurecimento na fé e na pertença eclesial muito 
próximo ao que existia na Igreja primitiva. No entanto, surgiu, logo depois da 
publicação do RICA, a dificuldade de sua implantação, a ponto de documento 
continuar desconhecido por várias décadas, apesar das constantes insistências 
da temática por parte do Magistério expressas nos vários documentos eclesiais. 
Entendemos por implantação do RICA, o ato de fazer esse ritual acontecer nas 
nossas celebrações, da forma como foi pensado, sem qualquer adaptação para a 
realidade local.

Atualmente, após muitos debates em nossas comunidades e nos meios 
acadêmicos, a Igreja do Brasil chegou a um consenso de que não se trata apenas 
de implantar o RICA. A realidade de nossas comunidades eclesiais brasileiras 
não oferece condições para que este ritual seja aplicado na íntegra, pois os desa-
fios são muitos, mas é possível aproveitar os aspectos mais importantes do ca-
tecumenato expressos nesse ritual, para fazer acontecer um itinerário catequé-
tico. Como já foi dito, o RICA não é um livro catequético, é litúrgico; não é para 
crianças, é para adultos; mas pode inspirar a catequese com crianças e jovens. 
Dessa forma, afirmamos que há distinção entre uma total implantação do RICA 
e inspiração catecumenal de toda a catequese.

No Brasil, assistimos a um crescente movimento de recuperação da cate-



94ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 88-102, jan./dez. 2025

FREITAS, Luís Oliveira. A CATEQUESE DE INSPIRAÇÃO CATECUMENAL 
A PARTIR DOS ITINERÁRIOS. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

quese de adultos (CNBB, 2000)5. Contudo nos deparamos com o desafio de não 
poder aplicar na íntegra o RICA devido à grande diversidade pastoral e social 
que temos em nossa experiência eclesial. Diante disso, nossos bispos decidiram 
pelo aproveitamento dos aspectos mais importantes do catecumenato tal como 
previsto no RICA. Em 2006, foi aprovado o Diretório Nacional de Catequese que 
optou em motivar e afirmar a importância da catequese inspirada no processo 
catecumenal (CNBB, 2008). Em 2009, por ocasião do Ano Catequético Nacio-
nal, foi realizada a Terceira Semana Brasileira de Catequese, com o tema da ini-
ciação à vida cristã, além da publicação do documento de estudo, de número 
97, da CNBB, com a mesma temática. A reflexão foi tão rica que a própria CNBB 
tornou a iniciação à vida cristã como uma das cinco urgências nas Diretrizes da 
Ação Evangelizadora da Igreja do Brasil, do quadriênio 2011 a 2015, renovada no 
quadriênio 2016 a 2019.

Em 2017, a CNBB publicou o documento 107, intitulado Iniciação à vida 
cristã: itinerário para formar discípulos missionários, que trouxe mais ilumi-
nação para a reflexão e a prática dessa modalidade catequética. Mais uma vez, 
o tema é retomado na Quarta Semana Brasileira de Catequese, em 2018, cujos 
debates animaram ainda mais as dioceses brasileiras a continuar o processo ini-
ciático. As atuais Diretrizes Gerais da Ação Evangelizadora da Igreja do Brasil, 
do quadriênio 2019-2023, situam a iniciação à vida cristã no pilar da Palavra, 
estabelecendo a íntima relação entre o processo de iniciação com a Palavra de 
Deus e afirma que “esse itinerário fundamentado na Sagrada Escritura e na Li-
turgia, é capaz de educar para a escuta da Palavra, para a oração pessoal e para 
o compromisso comunitário e social” (CNBB, 2019, p. 53). E em 2020, a Igreja 
do mundo inteiro foi presenteada pelo Diretório para a Catequese que reafirma 
todo o debate desenvolvido nos últimos anos nas comunidades eclesiais do Bra-
sil assumindo, inclusive, a expressão “iniciação à vida cristã”, já usada largamen-
te em nossa realidade (DCq 61).

3 ITINERÁRIOS CATEQUÉTICOS DE INSPIRAÇÃO CA-
TECUMENAL

Não basta só a reflexão teórica, é preciso que essa proposta seja colo-
cada em prática na catequese cotidiana de nossas comunidades eclesiais. Para 
que isto ocorra, a Comissão Episcopal Pastoral para a Animação Bíblico-Cate-
quética elaborou um subsídio voltado para a prática da catequese de inspiração 

5 Nesse sentido, o documento Catequese Renovada, de 1983, no n. 130, afirma que é a evangelização e a 
catequese devem orientar seus melhores agentes na direção dos adultos, pois são eles que tomam as deci-
sões da sociedade e da Igreja. Além disso, eles precisam fazer uma opção decisiva e coerente pelo Senhor, 
indo além de uma fé individualista, intimista e desencarnada.



95ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 88-102, jan./dez. 2025

FREITAS, Luís Oliveira. A CATEQUESE DE INSPIRAÇÃO CATECUMENAL 
A PARTIR DOS ITINERÁRIOS. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

catecumenal para as dioceses brasileiras. O subsídio denominado de Itinerário 
Catequético – Iniciação à Vida Cristã: um processo de inspiração catecumenal6 
foi publicado em 2014, depois de muitos debates que envolveu uma equipe exe-
cutiva, coordenadores da catequese dos diversos regionais da CNBB, os bispos 
referenciais da catequese, além de especialistas bíblicos, catequéticos e litúr-
gicos, ou seja, uma elaboração não a partir de uma elite intelectual, mas com a 
participação de vários segmentos.

O itinerário catequético da comissão episcopal nacional pretende susci-
tar a busca pela fé adulta por meio da conscientização dos adultos, adolescentes, 
jovens e crianças acerca da sua vocação batismal. A partir desse fortalecimento e 
amadurecimento da fé, os interlocutores do processo catequético podem assu-
mir com maior responsabilidade sua missão de ser cristão na realidade em que 
vivem.

Quanto à sua estrutura, este subsídio apresenta três partes: a primeira 
trata da fundamentação bíblica, teológica e pastoral, em que percebemos a be-
leza e a urgência da proposta; a segunda parte está voltada para as orientações 
para uma ação pedagógico-pastoral no processo da iniciação à vida cristã; e a úl-
tima parte refere-se aos itinerários propriamente ditos, em que observamos dois 
itinerários para adultos, um para adolescentes e jovens e o outro para crianças. 

A primeira parte do itinerário apresenta de modo suscinto os principais 
aspectos da Revelação contida na Bíblia, reflexões teológicas que fundamentam 
a renovação do processo catequético. Afirma que Jesus Cristo é o centro da cate-
quese e o catequista por excelência, apresentando alguns episódios de sua vida 
junto com os pobres, os pecadores, os enfermos, as mulheres, as crianças, os 
adversários. Faz um resgate histórico sobre o catecumenato destacando os no-
vos desafios para a catequese em época de mudança, a qual deve estar a serviço 
da iniciação à vida cristã. Tem a preocupação de justificar a unidade dos sacra-
mentos da iniciação à vida cristã, Batismo, Confirmação e Eucaristia, afirman-
do que não se trata de realidades isoladas, mas constituem um único e grande 
sacramento, através do qual o neófito adquire a dignidade de filho de Deus na 
vivência da comunidade cristã.

Na segunda parte, observamos quatro importantes orientações para uma 
ação pedagógico-pastoral no processo de Iniciação à vida cristã. A primeira diri-
gida aos interlocutores do processo de iniciação adultos ou crianças, batizados 
ou não, chamando a atenção para o acolhimento e o acompanhamento que to-
dos devem ter a partir de sua própria história e situação particular. A segunda 
6 Em 2012, a Comissão Episcopal Pastoral para a Animação Bíblico-Catequética decidiu elaborar o Itinerário 
Catequético para concretizar a perspectiva de ação que havia sido prevista pelas DGAE 2011-15. Nela, os bis-
pos afirmam que a catequese não deve ser ocasional, apenas para receber o sacramento, o que “implica me-
lhor formação dos responsáveis e um itinerário catequético [...], assumido pela Igreja Particular, com a ajuda 
da Conferência Episcopal, que não se limite a uma formação doutrinal, mas integral, à vida cristã” (DGAE 85).



96ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 88-102, jan./dez. 2025

FREITAS, Luís Oliveira. A CATEQUESE DE INSPIRAÇÃO CATECUMENAL 
A PARTIR DOS ITINERÁRIOS. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

orientação se refere à importância da comissão de iniciação à vida cristã na co-
munidade, com a representação de seus principais segmentos pastorais a fim 
de assessorar, organizar, articular e animar este processo catequético. A terceira 
orientação está voltada para a responsabilidade dos ministérios no itinerário da 
iniciação à vida cristã, como o ministério da comunidade, do bispo, do presbíte-
ro, dos introdutores, dos catequistas, dos padrinhos/madrinhas e da equipe de 
celebração. A quarta e última orientação desta segunda parte discorre sobre a 
dimensão festiva do itinerário catequético, que deve permear toda a caminhada.

Na terceira parte, o subsídio apresenta os itinerários de iniciação à vida 
cristã conforme as idades, estruturados em tempos, conforme orientação do 
RICA, e fases, que são blocos temáticos, permeados de celebrações. Estas acon-
tecem ao longo dos diversos tempos e fases como momentos fortes de assimila-
ção do mistério cristão além de marcar de forma solene e festivo a passagem de 
um tempo ou fase para outro. Ao todo, são quatro itinerários apresentados: dois 
com adultos (um com os catecúmenos adultos e outro com catequizandos adul-
tos), um com crianças e um com adolescentes/jovens. Em cada itinerário, são 
apresentados os conteúdos catequéticos que devem ser abordados, bem como 
as indicações para os momentos celebrativos.

O itinerário nacional representou um ponto de partida bem concreto do 
processo da iniciação à vida cristã na Igreja do Brasil. Mas o debate precisava 
ser aprofundado e, para isto, foi proposto um documento oficial da conferência 
episcopal que tratasse especificamente dessa questão, e este foi aprovado em 
2017. Trata-se, pois, do Documento 107, intitulado Iniciação à vida cristã: iti-
nerário para formar discípulos missionários que reafirma a importância desse 
modo de ação catequética nas dioceses e paróquias de nosso país. O documento 
afirma que esse novo processo de iniciação à vida cristã é uma urgência na atual 
realidade isto porque embora o Evangelho não tenha mudado, os interlocutores 
não são os mesmos de outrora, “mudaram os valores, as alegrias e as esperanças, 
as tristezas e as angústias dos homens e das mulheres de hoje” (CNBB, 2017, p. 
34). O texto da conferência episcopal retoma vários aspectos do itinerário de 
2014, aprofunda-os e aponta pistas bem seguras para a elaboração dos itinerá-
rios das igrejas particulares. 

Nesse sentido, a Arquidiocese de São Luís do Maranhão tomou por base 
todo esse debate da iniciação à vida cristã, sobretudo, o que foi realizado no 
itinerário nacional e no documento 107, da CNBB, e elaborou uma proposta 
de itinerário para as paróquias e comunidades dessa circunscrição eclesiástica. 
Este projeto teve início no segundo semestre de 2017, com a Assembleia Arqui-
diocesana de Pastoral daquele ano e concluiu-se com a elaboração no subsídio 
em 2020, envolvendo uma equipe de trabalho, coordenada pela Comissão Ca-



97ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 88-102, jan./dez. 2025

FREITAS, Luís Oliveira. A CATEQUESE DE INSPIRAÇÃO CATECUMENAL 
A PARTIR DOS ITINERÁRIOS. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

tequética Arquidiocesana, que à medida que discutia as questões fundamentais 
da iniciação à vida cristã, sistematizava as ideias e propostas.

Este itinerário arquidiocesano é apresentado por Dom José Belisário da 
Silva7, arcebispo na época da publicação, e consta de três partes constituídas de 
pequenos capítulos. Na apresentação, Dom Belisário recorre à metáfora da via-
gem cheia de travessias para descrever o mistério da vida humana. Nas comuni-
dades cristãs, essa viagem de travessias é conhecida como itinerário ou até mes-
mo caminhada, conforme se usa bastante no território brasileiro. O arcebispo 
afirma que esse itinerário se desenvolve em três momentos, visto que a pessoa 
humana procura Deus fora de si mesmo, porque as coisas são imagem da sabe-
doria divina; dentro de si mesmo, pois cada ser humano é templo onde Deus 
habita; e acima de si mesmo, em virtude de o itinerário da vida se completar 
quando se é capaz de transcender os dois anteriores, fato este que se consegue 
na experiência da cruz do Senhor. O prelado reafirma as profundas mudanças 
sociais e culturais pelas quais nosso país tem passado e, por isso, há necessidade 
de se propor uma nova maneira de fazer a iniciação à vida cristã inspirada na 
experiência das comunidades do início do cristianismo, mas atualizada para o 
nosso contexto atual.

O Itinerário Catequético Arquidiocesano de Iniciação à Vida Cristã, da 
Arquidiocese de São Luis tem como objetivo principal promover o desenvolvi-
mento de uma catequese de inspiração catecumenal que leve as pessoas a um 
verdadeiro encontro com Jesus Cristo de modo a torná-las em discipulas mis-
sionárias a fim de darem testemunho da fé da Igreja na vida social. Para isso, é 
preciso que haja ampla reflexão para a compreensão do processo de iniciação 
à vida cristã, tomando consciência de que ele consiste num itinerário de evan-
gelização e catequese que envolve todas as fases da vida. Este processo deve ser 
realizado concretamente nas paróquias, comunidades e escolas que preparam 
para a vida sacramental e cristã e, nesse sentido, é importante que este subsídio 
arquidiocesano ofereça pistas concretas sobre o modo de fazer acontecer esse 
modelo catequético e evangelizador.

A primeira parte do subsídio traz algumas orientações gerais para a im-
plantação dos itinerários nas diversas etapas catequéticas, apontando elementos 
importantes como: uma nova maneira de realizar as inscrições dos catequizan-
dos, com acolhida calorosa da comunidade num clima festivo; a metodologia do 
itinerário catequético que deve acontecer em quatro tempos (anúncio, discipu-
lado, celebrar e tempo do testemunho). Quanto ao tempo do anúncio ou que-
rigma, há um destaque para fazer a apresentação da pessoa de Jesus Cristo e sua 
mensagem salvífica, para que brote nos futuros candidatos à fé cristã o desejo 
7 Dom José Belisário da Silva, atualmente é arcebispo emérito da Arquidiocese de São Luís do Maranhão. O 
atual arcebispo é Dom Gilberto Pastana de Oliveira, que assumiu o governo da arquidiocese em 2021.



98ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 88-102, jan./dez. 2025

FREITAS, Luís Oliveira. A CATEQUESE DE INSPIRAÇÃO CATECUMENAL 
A PARTIR DOS ITINERÁRIOS. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

de conhecer mais nosso Salvador e se tornar discípulo missionário dele. Outro 
aspecto que se destaca nesse tópico é fato de afirmar que o principal agente res-
ponsável pelo primeiro anúncio é o introdutor ou acompanhante, que na verda-
de, é um guia espiritual, membro da comunidade eclesial que além de apresen-
tar explicitamente o Evangelho de Jesus, dá testemunho dessa experiência com 
o Senhor. O introdutor pode desenvolver várias atividades para cumprir esse 
objetivo, por exemplo, visitar os futuros candidatos para a leitura e reflexão de 
textos bíblicos, orar com eles, conhecer seus familiares.

No tocante ao tempo do discipulado, que é o mais longo do processo da 
inspiração catecumenal, o subsídio orienta que os catequistas são responsáveis 
por ele, visto que é neste período que acontecem os encontros formativos pro-
priamente ditos. O tempo do celebrar, por sua vez, é dedicado ao recolhimento 
pela oração pessoal e pelas celebrações comunitárias, tendo como agentes res-
ponsáveis pelos candidatos os catequistas e equipe de liturgia. No que se refere 
ao tempo do testemunho ou mistagogia, o documento arquidiocesano expressa 
que é um período da vivência dos mistérios celebrados nos sacramentos da 
iniciação cristã em vista de um engajamento do neófito na ação evangelizadora 
e pastoral da comunidade de fé. Há um convite aos agentes de pastoral da co-
munidade para acompanhar o novo iniciado nesse processo de engajamento.

Ainda na primeira parte há algumas orientações metodológicas para o 
encontro catequético que deve apresentar uma estrutura diferente daquela do 
modelo escolar e adquira uma feição mais eclesial e litúrgica. Nesse sentido, o 
subsídio propõe uma boa acolhida dos catequizandos, haja destaque para a es-
cuta e reflexão da Palavra de Deus e que o tema seja desenvolvido num clima de 
partilha numa profunda interação dos candidatos entre si e com seu catequista. 
A catequese de inspiração catecumenal, embora valorize bastante o conteúdo 
doutrinal a ser transmitido, não se esquece de sua dimensão litúrgica que per-
meia todo o processo tanto pelas três grandes celebrações de passagem reco-
mendadas pelo RICA, mas também por outros ritos e bênçãos que devem ser 
realizados ao longo do itinerário. Para que esse processo seja bem planejado, o 
subsídio recorre ao documento 107, da CNBB, e recomenda a criação da Comis-
são de Iniciação à Vida Cristã em cada paróquia da arquidiocese, que não deve 
ser confundida com o Conselho Pastoral Paroquial.

Na segunda parte, o subsídio arquidiocesano apresenta algumas suges-
tões práticas de itinerários catequéticos conforme as idades: catequese infantil 
de 5 a 9 anos, crianças de 10 a 14 anos, adolescentes e jovens de 15 a 17 anos, 
jovens e adultos a partir de 18 anos e o itinerário para adultos batizados e enga-
jados que precisam completar sua iniciação sacramental. Todos os itinerários 
são realizados a partir dos quatro tempos já comentados, com sugestões dos 



99ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 88-102, jan./dez. 2025

FREITAS, Luís Oliveira. A CATEQUESE DE INSPIRAÇÃO CATECUMENAL 
A PARTIR DOS ITINERÁRIOS. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

conteúdos fundamentais que devem ser desenvolvidos, como também dos mo-
mentos celebrativos a serem realizados, em que se destacam as celebrações de 
passagem que marcam etapa (acolhida, eleição e celebração dos sacramentos) e 
as entregas do Símbolo (Credo) e da Oração do Senhor (Pai-Nosso). 

A terceira e última parte compreende apenas duas páginas e traz alguns 
comentários acerca da Pastoral do Batismo e da Pastoral Litúrgica. A primei-
ra deve estar voltada somente à preparação de pais e padrinhos de crianças de 
até seis anos de idade, encaminhando as demais para a catequese de crianças, 
adolescentes, jovens e adultos para que cumpram as exigências do itinerário ca-
tequético arquidiocesano. O documento orienta que a Pastoral do Batismo não 
fique limitada somente aos momentos das palestras, mas faça, na medida do 
possível, um acompanhamento com as famílias dos catecúmenos desde a gesta-
ção da criança até pelo menos um ano após a realização do batismo. No tocante 
à Pastoral Litúrgica, destaca que há tempo a Igreja nos seus documentos oficiais 
nos chama a atenção para os laços entre catequese e liturgia sejam estreitados. 
O processo de iniciação à vida cristã é um lugar por excelência desse diálogo 
entre as duas dimensões da ação evangelizadora, em que elas possam caminhar 
de mãos dadas, mas tendo o cuidado de não se confundirem uma com a outra.

Em uma análise deste Itinerário Catequético Arquidiocesano feita com os 
acadêmicos do sexto período de Teologia,8 da Faculdade Católica do Maranhão, 
detectamos alguns pontos fortes e outros que precisam ser ajustados. Quanto 
aos pontos fortes, observamos que os itinerários propostos não ficam limitados 
à preparação pontual dos sacramentos, mas pretendem inserir a pessoa no mis-
tério de Cristo e na vida da comunidade. Há intenção explícita em romper com 
o modelo escolar, historicamente predominante na catequese brasileira, pro-
pondo um caminho centrado no querigma e mistagogia, de modo celebrativo, 
orante e experiencial, daí a importância de estabelecer o diálogo entre catequese 
e liturgia. Podemos também destacar o esforço em adaptar os tempos do cate-
cumenato apresentados pelo Ritual de Iniciação Cristã de Adultos (RICA), à 
catequese para quem já é batizado, que constitui a maioria dos interlocutores 
de nossas comunidades. Assim, os itinerários levam em conta as idades nas di-
versas fases da vida, bem como a experiência cristã que cada pessoa traz consi-
go. A metodologia dos encontros sugerida no subsídio é bastante adequada a 
esse modelo catequético, visto que é centrada em torno das mesas da Palavra e 
da Partilha, conferindo um caráter eclesial e litúrgico, distanciando-se do mo-
delo escolar. Além disso, destacamos que o itinerário não é impositivo, mas 
8 Os acadêmicos do sexto período de Teologia, da FACMA, de 2025, são: Adalto da Conceição Barbosa (Diocese de 
Carolina), Fernando Ferreira Junior (Diocese de Zé Doca), Francisco da Silva Santos (Diocese de Bacabal), Jairo Veras 
Alves (Arquidiocese de São Luís), Lucas Sousa Azevedo (Diocese de Bacabal), Romário Guimarães Bezerra (Diocese 
de Caxias), Walison Vinicius de Sousa Macedo (Diocese de Imperatriz), Yann Paulo Ferreira Monroe (Arquidiocese de 
São Luís).



100ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 88-102, jan./dez. 2025

FREITAS, Luís Oliveira. A CATEQUESE DE INSPIRAÇÃO CATECUMENAL 
A PARTIR DOS ITINERÁRIOS. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

deixa tudo como orientação, inclusive, a possibilidade de cada paróquia fazer 
as adaptações necessárias.

Embora este itinerário apresente muitos aspectos positivos, percebe-
mos que existem alguns que causam certo incômodo a párocos e catequistas de 
nossas comunidades. Certamente, o primeiro deles diz respeito ao período da 
preparação catequética, como por exemplo, o de crianças entre dez e quator-
ze anos, que devem permanecer na catequese por cerca de quatro anos e seis 
meses. Parece haver uma fixação pelo tempo cronológico, como se isso fosse a 
solução, quando, na prática, essa quantidade de meses pode assustar quem está 
chegando para fazer a caminhada de fé. Observamos que além das celebrações 
propostas pelo RICA, há uma grande quantidade de ritos de entregas, o que 
pode gerar cansaço tanto para os catequistas quanto para os candidatos e até 
mesmo uma ritualização vazia. Mesmo trazendo a possibilidade de adaptação, 
o subsídio corre o risco de ser visto como algo que deve ser aplicado tal qual, sem 
levar em conta as diferentes realidades.

Diante dessa análise, a turma de Teologia aponta sugestões que podem 
melhorar ainda mais a aplicação do Itinerário Catequético Arquidiocesano. Em 
primeiro lugar, é preciso intensificar a formação de catequistas para que eles co-
nheçam com profundidade o processo de iniciação à vida cristã nos seus aspec-
tos teológico, histórico e pastoral. Paralelo a essa formação, realizar uma espécie 
de sínodo para escutar as diversas realidades existentes na Arquidiocese, sobre-
tudo, aquelas das comunidades mais carentes, a fim de que a aplicação da inspi-
ração catecumenal não seja vista como um fardo ou até exclusão. Seria oportuno 
criar subsídios catequéticos a partir dos itinerários propostos, com linguagem 
adequada à realidade local, além de vídeos curtos que possam orientar bem os 
catequistas. Os materiais produzidos em outras regiões do país devem ser vistos 
como complementares nesse processo. Quanto às celebrações de passagem, ter 
o cuidado de fazer a adaptação para os candidatos já batizados, pois aquelas 
que estão no RICA são voltadas para os catecúmenos. Além disso, é importante 
que haja acompanhamento e avaliação sistemática no processo da implantação 
da iniciação à vida cristã, identificar as dificuldades e oferecer suporte às paró-
quias e catequistas. A partir de toda a caminhada feita em conjunto, fazer uma 
reformulação no Itinerário para ajustar melhor os aspectos que parecem causar 
estranheza nas nossas comunidades paroquiais.

De modo global, consideramos que o Itinerário Catequético Arquidioce-
sano se apresenta como uma proposta amadurecida, atualizada e coerente com 
o que há de mais sólido na catequese pós-conciliar. Seu grande mérito é fazer o 
deslocamento de uma catequese escolar, limitada à memorização dos conceitos 
doutrinais e centrada na preparação ao sacramento, para uma experiência que-



101ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 88-102, jan./dez. 2025

FREITAS, Luís Oliveira. A CATEQUESE DE INSPIRAÇÃO CATECUMENAL 
A PARTIR DOS ITINERÁRIOS. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

rigmática e mistagógica de discipulado missionário e inserção na comunidade 
de fé. O subsídio se constitui em um instrumento valioso para renovar não so-
mente a catequese, mas toda a comunidade paroquial. Traz orientações seguras 
para a implantação e implementação da catequese de inspiração catecumenal 
a serviço da iniciação à vida cristã nas paróquias da Arquidiocese, mas para isto 
acontecer, toda a comunidade deve empenhar-se e comprometer-se a fim de que 
todos se sintam parte desse processo pastoral.

4 CONCLUSÃO

Em nossas comunidades eclesiais brasileiras atuais, há um crescente es-
forço de recuperação da catequese com inspiração catecumenal que toma por 
base a prática feita por Jesus e pelas comunidades cristãs dos primeiros sécu-
los. Essa prática de iniciação à vida cristã se situa, sobretudo, no contexto da 
catequese com adultos, e a partir daí ela deve orientar a catequese dos demais 
momentos da vida (DGC, n. 171). A catequese de inspiração catecumenal que 
busca resgatar os elementos importantes do catecumenato da Igreja primitiva 
adaptando-os para os nossos tempos, abolindo o modelo escolar ainda muito 
presente nas nossas comunidades e partir para um modelo querigmático e de 
iniciação mistagógica. O querigma é o fio condutor de todo e qualquer processo 
catequético e nos ajuda numa catequese mais sólida fundamentada na Boa No-
tícia da Morte e Ressurreição do Senhor Jesus. A catequese deve ser feita num 
processo de iniciação mistagógica que se constitui num itinerário capaz de guiar 
o candidato aos mistérios da fé cristã professados e vividos pela santa Igreja. 

Nossa realidade contemporânea por ser fragmentada exige um anúncio 
bem sólido a fim de que o convertido à fé cristã mantenha sua fidelidade a Cristo 
e à comunidade eclesial. O catequista é chamado a fazer esse anúncio na missão 
catequética, mas não basta que seja feito só com palavras, é preciso que haja 
testemunho daquilo que se fala para que o anúncio de fato se fortaleça e se torne 
uma realidade concreta nas nossas comunidades, tanto por meio da participa-
ção litúrgica e pastoral, como pela prática da caridade e da profecia. 

É nesse sentido que, conforme apresentado, os itinerários tanto o na-
cional como o da Arquidiocese de São Luís pretendem dar sua contribuição à 
catequese desenvolvida na nossa Igreja. No entanto, convém observar que os 
subsídios, mesmo sendo bem criteriosos e frutos de ampla reflexão conjunta, 
também apresentam lacunas e limites, visto que não é possível que eles contem-
plem as inúmeras, ricas e diferenciadas realidades existentes, pois mesmo numa 
circunscrição diocesana, há diferenças significativas entre uma paróquia e ou-
tra. Tal fato exige da comunidade local e do catequista um esforço de compreen-



102ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 88-102, jan./dez. 2025

FREITAS, Luís Oliveira. A CATEQUESE DE INSPIRAÇÃO CATECUMENAL 
A PARTIR DOS ITINERÁRIOS. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

são da proposta, capacidade de adaptação e, até mesmo, caridade pastoral.

REFERÊNCIAS
ALBERICH, Emilio. Catequese evangelizadora. Manual de catequética fundamen-
tal. São Paulo: Salesiana, 2004.

CONSELHO EPISCOPAL LATINO-AMERICANO. Documento de Aparecida. 3. ed. 
São Paulo: Paulus, 2007.

COMISSÃO EPISCOPAL PASTORAL PARA A ANIMAÇÃO BÍBLICO-CATEQUÉTI-
CA. Itinerário catequético. Iniciação à vida cristã, um processo de inspiração cate-
cumenal. Brasília: Edições CNBB, 2015. 

COMISSÃO PASTORAL ARQUIDIOCESANA PARA ANIMAÇÃO BÍBLICO-CATE-
QUÉTICA. Itinerário catequético arquidiocesano de iniciação à vida cristã. São 
Luís: 2020.

CONFERÊNCIA NACIONAL DOS BISPOS DO BRASIL. Catequese renovada. 
Orientações e conteúdo. 29. ed. São Paulo: Paulinas, 2000.

CONFERÊNCIA NACIONAL DOS BISPOS DO BRASIL. Diretório nacional de ca-
tequese. 2. ed. Brasília: Edições da CNBB, 2008.

CONFERÊNCIA NACIONAL DOS BISPOS DO BRASIL. Iniciação à vida cristã: iti-
nerário para formar discípulos missionários. Brasília: Edições CNBB, 2017.

CONFERÊNCIA NACIONAL DOS BISPOS DO BRASIL. Diretrizes gerais da ação 
evangelizadora da Igreja no Brasil 2019-2023. Brasília: Edições CNBB. 2019.

DICIONÁRIO DE CATEQUÉTICA. São Paulo: Paulus, 2004.

FLORISTÁN, Casiano. Catecumenato: história e pastoral da iniciação. Petrópolis: 
Vozes, 1995. 

LIMA, Luiz Alves de. Iniciação cristã ontem e hoje. Revista de Catequese. São Pau-
lo: Unisal, n.126, p.6-22, abr./jun., 2009.

PAPA FRANCISCO. Exortação Apostólica Evangelii Gaudium. A alegria do evan-
gelho. Sobre o anúncio do evangelho no mundo atual. São Paulo: Paulinas, 2013.

PONTIFÍCIO CONSELHO PARA A PROMOÇÃO DA NOVA EVANGELIZAÇÃO. Di-
retório para a catequese. São Paulo: Paulus, 2020.

Recebido em: 11/12/2025
Aprovado em: 18/12/2025



EC
O

S 
- S

ão
 L

uí
s,

 v.
 13

, n
. 1

, j
an

/d
ez

. 2
02

5

103

LITURGIA COMO TEOLOGIA EM ATO: 
centralidade, mistagogia e pastoralidade na vida da 
igreja à luz da Sacrosanctum Concilium

LITURGY AS THEOLOGY IN ACTION:  
centrality, mystagogy, and pastoral care in the life of 
the church in the light of Sacrosanctum Concilium

Gilberto Costa Soares Junior1

RESUMO: A liturgia, compreendida como “teologia em ato”, constitui o lugar privi-
legiado onde a Igreja celebra e comunica o mistério da salvação. Mais que um con-
junto de ritos ou normas, é a atualização sacramental do mistério pascal de Cristo 
no poder do Espírito Santo, tornando-se fonte e cume de toda a vida cristã (Sacro-
sanctum Concilium, n. 10). Este artigo investiga sua centralidade, dimensão mista-
gógica e relevância pastoral a partir de pesquisa teológico-documental qualitativa, 
com análise histórico-crítica e hermenêutica de textos conciliares e pós-conciliares, 
em diálogo com a patrística, o Movimento Litúrgico e autores como Guardini, Vaga-
ggini, Kavanagh e Ratzinger, além de teólogos brasileiros como Ney Brasil, Abimar 
Oliveira e Antonio Catelan Portela. A reflexão demonstra que a liturgia é, ao mesmo 
tempo, memorial, presença e antecipação do Reino, formando discípulos e envian-
do-os em missão. Ao integrar fé, espiritualidade e cultura, torna-se escola de evan-
gelização e de inculturação, exigindo formação sólida para a participação “plena, 
consciente e ativa” dos fiéis. Assim, revela-se não apenas culto da Igreja, mas tam-
bém fonte de santificação e transformação pessoal e comunitária, capaz de oferecer 
sentido e esperança em todos os tempos e contextos.

Palavras-chave: liturgia; teologia em ato; mistagogia; Sacrosanctum Concilium.

ABSTRACT: Liturgy, understood as “theology in action,” is the privileged locus 
where the Church celebrates and communicates the mystery of salvation. Far from 
being a mere set of rites or regulations, it is the sacramental actualization of Christ’s 
paschal mystery in the power of the Holy Spirit, becoming the source and sum-
mit of all Christian life (Sacrosanctum Concilium, n. 10). This article examines the 
centrality, mystagogical dimension, and pastoral character of the liturgy through 
a qualitative theological–documentary approach, employing historical-critical and 
hermeneutical analysis of conciliar and post-conciliar texts in dialogue with pa-
1 Mestrando em Estudos Jurídicos com Ênfase em Direito Internacional - Miami University Science 
and Technology. Bacharel em Odontologia pela UFMA. Bacharel em Direito pela Faculdade Laboro. 
Licenciado em Ciências Biológicas pela Universidade Cidade de São Paulo – UNICID. Acadêmico de 
Teologia pela Universidade Católica Dom Bosco – UCDB, gilberto.soaresjr@outlook.com.



tristic sources, the Liturgical Movement, and classical authors such as Guardini, 
Vagaggini, Kavanagh, and Ratzinger, as well as Brazilian theologians Ney Brazil, 
Abimar Oliveira, and Antonio Catelan Portela. The study shows that the liturgy, 
beyond being a memorial, is both presence and anticipation of the Kingdom, for-
ming disciples and sending them forth in mission. By integrating faith, spirituality, 
and culture, it becomes a school of evangelization and inculturation, requiring so-
lid formation for the “full, conscious, and active participation” of the faithful. Thus, 
the liturgy is revealed not merely as Church worship but as a source of personal and 
communal transformation in every time and context.

Keywords: liturgy; theology in action; mystagogy; Sacrosanctum Concilium.

EC
O

S 
- S

ão
 L

uí
s,

 v.
 13

, n
. 1

, j
an

/d
ez

. 2
02

5

104



105

SOARES JÚNIOR, Gilberto Costa. LITURGIA COMO TEOLOGIA EM 
ATO: centralidade, mistagogia e pastoralidade na vida da igreja à luz da 

Sacrosanctum Concilium. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 103-113, jan./dez. 2025

1 INTRODUÇÃO
A Constituição Sacrosanctum Concilium (SC), promulgada pelo Concílio 

Vaticano II em 1963, marcou um ponto de inflexão na vida eclesial ao reafirmar 
que a liturgia é “a fonte e o cume de toda a vida cristã” (SC, 10). Essa afirmação 
recoloca a celebração no centro da Igreja, não como simples rito ou ornamenta-
ção, mas como espaço privilegiado de revelação e encontro com Deus. Romano 
Guardini (1962, p. 15) já percebia que “a liturgia é a forma viva na qual a Igreja 
se exprime”, lembrando que não se reduz a rubricas ou formalismos, mas ma-
nifesta a fé e a comunhão que unem o povo de Deus ao mistério pascal de Cris-
to. Em contexto marcado por secularismo e individualismo religioso, é decisivo 
recuperar a consciência da liturgia como encontro que renova a comunidade, 
tornando-a Corpo de Cristo e assumindo a história humana na obra redentora.

Essa compreensão encontra eco em Joseph Ratzinger (2001, p. 30), para 
quem “é o próprio Cristo quem age na liturgia, unindo a Igreja terrena ao cul-
to eterno do Pai”. Ao atualizar sacramentalmente o mistério pascal, cada cele-
bração participa do louvor celeste. A dimensão pneumatológica é igualmente 
central: o Espírito Santo, “agente principal da economia sacramental” (SC, 6), 
conduz a Igreja à plena comunhão com o Pai, fazendo da liturgia um evento que 
renova continuamente. Ney Brasil (2012, p. 77) recorda que “a liturgia é o lugar 
privilegiado da ação do Espírito, que torna presente o mistério pascal e edifica 
a comunidade”. Essa consciência cristológica e pneumatológica evita reduções 
sociológicas ou meramente estéticas, preservando a primazia da ação divina.

O horizonte mistagógico reforça a liturgia como caminho de iniciação 
e maturação na fé. Desde os Padres da Igreja, a mistagogia foi entendida como 
itinerário pedagógico que, por meio dos sinais, introduz os fiéis no mistério 
celebrado. O Concílio Vaticano II retoma essa herança ao insistir na “plena, 
consciente e ativa participação” (SC, 14), não apenas exterior, mas interior, no 
mistério de Cristo. Antonio Catelan Portela (2018, p. 91) afirma que “a catequese 
mistagógica é o caminho para que o povo de Deus penetre no mistério celebra-
do, unindo palavra, símbolo e vida”. Tal perspectiva desafia as comunidades a 
superar uma catequese meramente intelectual, valorizando a experiência oran-
te na qual celebração e vida se entrelaçam.

A liturgia, assim, torna-se escola de espiritualidade e missão. A expe-
riência celebrativa não se limita ao templo, mas envia os fiéis para o testemu-
nho. Como destaca Jonas Abib (2010, p. 56), “a liturgia bem celebrada se torna 
anúncio profético, atraindo e convertendo corações”. O Papa Francisco (2022, 
n. 37), em Desiderio Desideravi, adverte que a beleza da celebração cristã não se 
confunde com espetáculo, mas se reconhece como “encontro vivo com o Ressus-



106

SOARES JÚNIOR, Gilberto Costa. LITURGIA COMO TEOLOGIA EM 
ATO: centralidade, mistagogia e pastoralidade na vida da igreja à luz da 

Sacrosanctum Concilium. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 103-113, jan./dez. 2025

citado”, exigindo formação que conduza a uma participação efetiva e fecunda. 
Essa visão dialoga com a tradição latino-americana de inculturação, que busca 
celebrar a fé em sintonia com as culturas locais sem diluir o núcleo do mistério. 
Portela (2018, p. 145) observa que “a adaptação cultural não pode diluir o conte-
údo da fé, mas deve favorecer a participação plena dos fiéis em cada contexto”.

Parte-se da hipótese de que a liturgia, compreendida em sua dimensão 
de “teologia em ato”, pode responder aos desafios contemporâneos de secula-
rização e fragmentação da experiência religiosa, oferecendo um caminho de 
evangelização e formação integral. Essa hipótese se justifica diante da consta-
tação de que, em muitos contextos, a celebração tem sido reduzida a formalis-
mo ritual ou a mero evento estético, afastando-se de sua vocação original de 
encontro transformador com o mistério de Cristo. A pesquisa, portanto, busca 
demonstrar que a redescoberta da centralidade, da mistagogia e da pastoralida-
de da liturgia não é apenas uma questão teórica, mas uma necessidade pastoral 
urgente para revitalizar a vida de fé das comunidades e fortalecer o testemunho 
missionário da Igreja.

Para desenvolver essa proposta, o artigo organiza-se em quatro partes. A 
introdução apresenta o contexto, a relevância do tema, a hipótese e os objetivos. 
Em seguida, o referencial teórico aprofunda as bases cristológicas, pneumato-
lógicas e mistagógicas da liturgia, dialogando com autores clássicos e contem-
porâneos, além de pensadores brasileiros. A seção de metodologia descreve a 
abordagem teológico-documental qualitativa e o caminho analítico adotado. 
Por fim, os resultados e a discussão interpretam as evidências colhidas, eviden-
ciando implicações pastorais e missionárias, e são seguidos pelas considerações 
finais, que sintetizam as contribuições da pesquisa e apontam perspectivas para 
novos estudos e práticas celebrativas.

Em síntese, a liturgia é realidade cristológica, pneumatológica, eclesial e 
missionária. Dom recebido e não simples criação comunitária, solicita respos-
ta consciente dos fiéis. Guardini, Vagaggini, Kavanagh e Ratzinger, em diálogo 
com teólogos brasileiros como Ney Brasil, Abimar Oliveira e Antonio Catelan 
Portela, convergem em compreendê-la como “teologia em ato”: nela a fé é cele-
brada, professada e continuamente gerada. Em tempos de fragmentação cultu-
ral, essa consciência permite reconhecer a liturgia como espaço em que a Igreja 
experimenta, comunica e aprofunda o mistério da salvação.

2 METODOLOGIA
A investigação adota enfoque teológico-documental qualitativo, ade-

quado para examinar a liturgia como realidade viva que requer leitura histórica, 



107

SOARES JÚNIOR, Gilberto Costa. LITURGIA COMO TEOLOGIA EM 
ATO: centralidade, mistagogia e pastoralidade na vida da igreja à luz da 

Sacrosanctum Concilium. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 103-113, jan./dez. 2025

hermenêutica e pastoral. Foram analisados os textos magisteriais centrais – es-
pecialmente a Constituição Sacrosanctum Concilium e documentos posteriores 
como Redemptionis Sacramentum (2004) e Desiderio Desideravi (2022) – em 
diálogo com fontes patrísticas, com a literatura do Movimento Litúrgico e com 
contribuições atuais da teologia litúrgica latino-americana. 

O estudo partiu de uma leitura histórico-teológica da reforma conciliar, 
resgatando elementos patrísticos e do movimento litúrgico europeu que prepa-
raram o Vaticano II, para depois oferecer interpretação hermenêutica dos prin-
cípios conciliares à luz da reflexão contemporânea. Por fim, a análise aproximou 
essa base teórica da perspectiva mistagógica e pastoral, avaliando propostas de 
formação litúrgica que favoreçam participação consciente e ativa dos fiéis. Essa 
metodologia, ao unir rigor acadêmico e sensibilidade eclesial, evidencia a li-
turgia como evento teológico que ultrapassa prescrições normativas e renova a 
comunidade celebrante.

3 REFERENCIAL TEÓRICO

A liturgia, reconhecida pelo Concílio Vaticano II como “a fonte e o cume 
de toda a vida cristã” (SC, 10), é o lugar em que a Igreja experimenta e comuni-
ca o mistério da salvação. Essa afirmação, mais que dado doutrinal, expressa 
compreensão teológica que vê na celebração a manifestação mais intensa da fé. 
Guardini (1962, p. 15) já intuía essa realidade ao afirmar que “a liturgia é a forma 
viva na qual a Igreja se exprime”, salientando que nela “a ação de Deus se faz pre-
sente e transforma o homem”. A liturgia, portanto, não é produto da criatividade 
humana nem mecanismo de sociabilidade religiosa; é, antes, ação divina que 
chama a resposta ativa e consciente dos fiéis. Guardini (1962) reforça ainda que:

A liturgia não é uma obra de piedade individual, nem mesmo a soma das devo-
ções de muitos indivíduos. Ela é antes a expressão da Igreja inteira, enquanto 
Corpo Místico de Cristo, que em unidade celebra a sua fé. Nela a ação de Deus se 
faz presente e transforma a comunidade, de modo que cada gesto, cada palavra 
e cada silêncio é impregnado de significado que transcende a pura exteriorida-
de do rito (Guardini, 1962, p. 27).

A tradição patrística reforça essa percepção ao entender a liturgia como 
memorial vivo do mistério pascal, em que Cristo, pela força do Espírito Santo, 
introduz a comunidade no culto eterno ao Pai. Cipriano Vagaggini (1959, p. 22) 
descreve a celebração como “culto público integral do Corpo Místico de Cristo, 
ação do Cabeça e de seus membros”. Nessa perspectiva, o rito não é mera repre-
sentação, mas sacramento de comunhão, em que o tempo histórico se abre para 
a eternidade. Joseph Ratzinger (2001, p. 30) aprofunda essa visão ao afirmar que 
“é o próprio Cristo quem age na liturgia, unindo a Igreja terrena ao culto eterno 
do Pai”. Esse horizonte cristológico e pneumatológico afasta qualquer compre-



108

SOARES JÚNIOR, Gilberto Costa. LITURGIA COMO TEOLOGIA EM 
ATO: centralidade, mistagogia e pastoralidade na vida da igreja à luz da 

Sacrosanctum Concilium. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 103-113, jan./dez. 2025

ensão que a trate como espetáculo ou simples performance.
O Espírito Santo, “agente principal da economia sacramental” (SC, 6), é 

protagonista discreto e indispensável da celebração. Ele atualiza o evento pascal 
e torna possível a participação da assembleia. Ney Brasil (2012, p. 77) observa 
que “a liturgia é o lugar privilegiado da ação do Espírito, que torna presente o 
mistério pascal e edifica a comunidade”. Essa consciência pneumatológica con-
duz a uma espiritualidade litúrgica que ultrapassa o mero cumprimento de pre-
ceitos, convidando a Igreja a viver a liturgia como encontro que renova e envia 
em missão.

Outro eixo fundamental é a dimensão mistagógica. Desde os Padres da 
Igreja, a mistagogia é compreendida como processo pedagógico que conduz o 
fiel dos sinais visíveis à contemplação do mistério. O Concílio Vaticano II reto-
ma essa tradição ao insistir na “plena, consciente e ativa participação” (SC, 14), 
salientando que a liturgia é a catequese mais profunda, pois nela “o mistério é 
ensinado e vivido ao mesmo tempo” (Kavanagh, 1984, p. 41). Antonio Catelan 
Portela (2018, p. 91) reforça que “a catequese mistagógica é o caminho para que 
o povo de Deus penetre no mistério celebrado, unindo palavra, símbolo e vida”. 
Portela (2018) ainda demonstra que:

A catequese mistagógica é, antes de tudo, um processo de iniciação. Ela não 
se limita a explicar os ritos ou a transmitir noções doutrinais, mas conduz os 
fiéis a uma experiência transformadora, em que a Palavra e o Sacramento se 
unem. A mistagogia permite que a assembleia descubra, por meio dos sinais, 
a profundidade do mistério celebrado, de modo que a vida cotidiana se torne 
prolongamento da liturgia (Portela, 2018, p. 92).

Para Ney Brasil (2012, p. 103), “a liturgia educa o fiel a partir dos sinais, 
conduzindo-o da visibilidade dos ritos à invisibilidade do mistério”. Essa peda-
gogia, que une razão, sensibilidade e espiritualidade, mostra-se indispensável 
para enfrentar a fragmentação cultural e a perda de sentido religioso atuais.

A teologia latino-americana acrescenta um olhar inculturado, valorizan-
do a relação entre fé e cultura. A Conferência de Aparecida (CELAM, 2007, n. 
518) reconhece que “a liturgia deve ser inculturada para que o Evangelho fecun-
de todas as culturas, sem comprometer a integridade do mistério”. Em sintonia, 
o Papa Francisco (2022, n. 37) adverte que “a beleza da celebração cristã não é 
espetáculo, mas encontro vivo com o Ressuscitado”, ressaltando que a incultu-
ração exige discernimento para evitar tanto o formalismo rígido quanto o sin-
cretismo superficial. Portela (2018, p. 145) destaca que “a adaptação cultural não 
pode diluir o núcleo do mistério, mas deve favorecer a participação ativa e fru-
tuosa dos fiéis em cada contexto”. Tal atenção ao ambiente cultural é especial-
mente relevante na América Latina, onde a diversidade de expressões populares 
desafia a Igreja a integrar, de modo autêntico, símbolos, linguagens e músicas 



109

SOARES JÚNIOR, Gilberto Costa. LITURGIA COMO TEOLOGIA EM 
ATO: centralidade, mistagogia e pastoralidade na vida da igreja à luz da 

Sacrosanctum Concilium. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 103-113, jan./dez. 2025

locais.
A dimensão missionária completa esse quadro teórico. A Eucaristia, 

“fonte e ápice de toda evangelização” (João Paulo II, 2004, n. 36), envia os fiéis 
para testemunhar no mundo o que celebram. Jonas Abib (2010, p. 56) afirma que 
“a liturgia bem celebrada se torna anúncio profético, atraindo e convertendo 
corações”. Abimar Oliveira (2015, p. 60) acrescenta que, diante do secularismo, 
a celebração oferece “uma experiência de transcendência e de sentido para o 
homem contemporâneo”, tornando-se força de evangelização e impulso para a 
transformação social. Assim, a liturgia não se encerra no templo, mas prolonga-
-se no compromisso com a justiça, a paz e a caridade.

Por fim, a integração desses elementos, centralidade cristológica e pneu-
matológica, mistagogia, inculturação e missão, permite compreender a liturgia 
como verdadeiro lugar teológico. Ela não apenas expressa a fé, mas a forma, 
aprofunda e renova continuamente. Como sintetiza Guardini (1962, p. 27), “a 
liturgia é a expressão suprema da vida da Igreja, na qual Deus se comunica e o 
homem se oferece em adoração”. Desse modo, a celebração não se esgota em 
si mesma, mas transforma os participantes em testemunhas do Reino, confir-
mando que a liturgia, bem compreendida e vivida, é resposta eficaz aos desafios 
espirituais e culturais do nosso tempo.

4 RESULTADOS E DISCUSSÃO
A investigação confirmou, em primeiro plano, a centralidade cristológica 

e pneumatológica da liturgia. A análise dos documentos conciliares mostrou que 
a Sacrosanctum Concilium não a entende como simples reunião comunitária, 
mas como atualização do mistério pascal. Ratzinger (2001, p. 30) afirma que “é 
o próprio Cristo quem age na liturgia, unindo a Igreja terrena ao culto eterno 
do Pai”, e tal convicção reaparece em diversos textos pós-conciliares. Ratzinger 
(2001) ainda enfatiza que:

O culto cristão é sempre encontro e participação. Cristo, o verdadeiro sujeito 
da liturgia, nos introduz no culto eterno do Pai. Celebrar a liturgia não é ape-
nas recordar um acontecimento passado, mas entrar, aqui e agora, no mistério 
da morte e ressurreição de Jesus. Cada celebração é, por isso, uma abertura do 
tempo para a eternidade, em que o Espírito Santo nos torna contemporâneos da 
Páscoa do Senhor (Ratzinger, 2001, p. 45).

A pesquisa também evidenciou que o Espírito Santo, “protagonista in-
visível da economia sacramental” (SC, 6), introduz a assembleia na comunhão 
trinitária, impedindo que a celebração se reduza a evento meramente humano. 
Essa dimensão, presente em Guardini e reiterada por autores brasileiros como 
Ney Brasil (2012, p. 77), sustenta a compreensão da liturgia como ação divina 
antes de ser ação da comunidade.



110

SOARES JÚNIOR, Gilberto Costa. LITURGIA COMO TEOLOGIA EM 
ATO: centralidade, mistagogia e pastoralidade na vida da igreja à luz da 

Sacrosanctum Concilium. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 103-113, jan./dez. 2025

A liturgia, compreendida como “teologia em ato”, manifesta-se como o 
lugar em que a Igreja experimenta, celebra e comunica o mistério da salvação. 
Ao longo desta investigação, evidenciou-se que não é acessório da vida cristã, 
mas sua fonte e ápice, conforme recorda a Sacrosanctum Concilium (10). Nela, 
a ação de Cristo, vivificada pelo Espírito Santo, atualiza de modo sacramental o 
evento pascal e conforma a assembleia celebrante em Corpo vivo de Cristo. Essa 
realidade teológica supera visões que a tratam como rito social ou espetáculo 
estético, revelando-a como a própria fé da Igreja em expressão celebrativa.

Compreender a liturgia sob essa perspectiva implica reconhecer que cada 
celebração é, ao mesmo tempo, memorial, presença e antecipação do Reino. Rat-
zinger (2001, p. 30) recorda que “é o próprio Cristo quem age na liturgia, unindo 
a Igreja terrena ao culto eterno do Pai”, de modo que o tempo litúrgico se abre 
para a eternidade. Tal consciência desafia as comunidades cristãs a redescobrir 
a centralidade do culto divino, não como repetição mecânica de ritos, mas como 
encontro que renova e converte. A liturgia bem vivida forma discípulos e missio-
nários, pois a comunhão com o Ressuscitado impele a Igreja a testemunhar no 
mundo a salvação que celebra.

Em seguida, os resultados apontam a urgência de uma formação litúrgica 
que supere a mera capacitação técnica. Verificou-se que a “plena, consciente e 
ativa participação” (SC, 14) não se alcança apenas com organização ritual, mas 
mediante um percurso catequético de caráter mistagógico. Portela (2018, p. 91) 
destaca que “a catequese mistagógica é o caminho para que o povo de Deus pe-
netre no mistério celebrado, unindo palavra, símbolo e vida”. Ney Brasil (2012, p. 
103) acrescenta que “a liturgia educa o fiel a partir dos sinais, conduzindo-o da 
visibilidade dos ritos à invisibilidade do mistério”. Comunidades que investem 
em itinerários mistagógicos experimentam maior integração entre celebração e 
vida cristã, superando reducionismos moralistas ou meramente estéticos.

Outro ponto essencial é a dimensão missionária. A assembleia que par-
ticipa da Eucaristia é enviada para ser sinal de reconciliação, justiça e paz. Jonas 
Abib (2010, p. 56) lembra que “a liturgia bem celebrada se torna anúncio profé-
tico, atraindo e convertendo corações”. Essa consciência reforça a ligação entre 
celebração e vida, indicando que a liturgia não se encerra no templo, mas se 
prolonga na caridade e no serviço. Em um mundo fragmentado e marcado pelo 
secularismo, ela é testemunho profético: nela a pessoa experimenta a transcen-
dência, reencontra sentido e é convocada à comunhão.

Outro achado relevante é a importância da inculturação. Constatou-se 
que, em contextos latino-americanos, a liturgia precisa dialogar com as culturas 
locais sem diluir o núcleo da fé. Francisco (2022, n. 37) adverte que “a beleza da 
celebração cristã não é espetáculo, mas encontro vivo com o Ressuscitado”, re-



111

SOARES JÚNIOR, Gilberto Costa. LITURGIA COMO TEOLOGIA EM 
ATO: centralidade, mistagogia e pastoralidade na vida da igreja à luz da 

Sacrosanctum Concilium. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 103-113, jan./dez. 2025

forçando que a adaptação cultural deve servir à evangelização, e não ao folclore. 
Portela (2018, p. 145) confirma que “a adaptação cultural não pode diluir o nú-
cleo do mistério, mas deve favorecer a participação ativa e frutuosa dos fiéis”. Os 
dados indicam que experiências de inculturação autêntica, com uso criterioso 
de elementos musicais, gestuais e linguísticos próprios de cada povo, ampliam a 
participação e fortalecem o senso de pertença, desde que guiadas por discerni-
mento teológico e pastoral. Sobre a inculturação, o CELAM (2007) pondera que:

A liturgia, quando fiel à tradição e aberta às culturas, torna-se lugar privilegiado 
de encontro entre Cristo e os povos. A inculturação litúrgica, longe de ser um 
adorno opcional, é exigência do Evangelho, que se quer presente em todos os 
contextos. É preciso que os ritos falem ao coração das pessoas, com símbolos, 
linguagens e gestos que brotem de sua história, para que a participação seja 
verdadeiramente plena e frutuosa (CELAM, 2007, n. 518).

Por fim, observou-se que a liturgia, ao formar discípulos, torna-se força 
missionária. Abimar Oliveira (2015, p. 60) sublinha que, diante do secularismo, 
a liturgia oferece “uma experiência de transcendência e de sentido para o ho-
mem contemporâneo”. Comunidades que entendem a celebração como fonte 
de evangelização demonstram maior dinamismo na caridade e no testemunho 
público da fé. Jonas Abib (2010, p. 56) resume essa dimensão ao afirmar que “a 
liturgia bem celebrada se torna anúncio profético, atraindo e convertendo co-
rações”. Desse modo, a liturgia não se encerra no templo, mas se prolonga no 
compromisso com a justiça, a paz e a solidariedade, revelando-se forte impulso 
missionário e social.

5 CONCLUSÃO

A análise confirma que a liturgia, compreendida como “teologia em ato”, 
é o coração da vida da Igreja e a fonte de sua identidade missionária. Ao atualizar 
o mistério pascal de Cristo, cada celebração insere a comunidade no culto eter-
no do Pai e a envia para o testemunho no mundo. Como recorda a Sacrosanctum 
Concilium, “a liturgia é o cume para o qual tende a ação da Igreja e, ao mesmo 
tempo, a fonte de onde emana toda a sua força” (SC, 10). Essa afirmação resume 
o caminho percorrido pela pesquisa: longe de mero rito, a liturgia é espaço de 
encontro, formação e envio, no qual a ação de Cristo, no Espírito, transforma a 
assembleia em sacramento vivo da salvação.

Constatou-se que a plena recepção da reforma conciliar continua desa-
fiadora em muitas comunidades. A participação “plena, consciente e ativa” (SC, 
14) desejada pelo Concílio requer mais que organização ritual; exige autêntica 
pedagogia mistagógica capaz de educar para a experiência do mistério. Portela 
(2018, p. 91) afirma que “a catequese mistagógica é o caminho para que o povo 



112

SOARES JÚNIOR, Gilberto Costa. LITURGIA COMO TEOLOGIA EM 
ATO: centralidade, mistagogia e pastoralidade na vida da igreja à luz da 

Sacrosanctum Concilium. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 103-113, jan./dez. 2025

de Deus penetre no mistério celebrado, unindo palavra, símbolo e vida”. Sem 
formação permanente, a liturgia corre o risco de ser vivida como obrigação ou 
espetáculo, enfraquecendo sua força de gerar fé e conversão.

A investigação também evidenciou que a inculturação permanece hori-
zonte promissor e exigente. Em diálogo com o Documento de Aparecida (CE-
LAM, 2007, n. 518), compreende-se que a liturgia precisa falar a linguagem dos 
povos sem diluir o núcleo do mistério. Francisco (2022, n. 37) reforça que “a 
beleza da celebração cristã não é espetáculo, mas encontro vivo com o Ressus-
citado”, o que supõe discernimento para equilibrar tradição e criatividade. Ex-
periências de adaptação cultural bem conduzidas mostram-se fecundas para 
ampliar a participação e fortalecer o senso de pertença eclesial, sobretudo em 
contextos de pluralidade cultural e religiosa.

Outro aspecto decisivo é a dimensão missionária. A celebração não se 
encerra em si mesma; dela brota a caridade que sustenta a evangelização. Jonas 
Abib (2010, p. 56) observa que “a liturgia bem celebrada se torna anúncio profé-
tico, atraindo e transformando corações”. Assim, cada assembleia é enviada ao 
mundo para ser sinal de reconciliação, justiça e paz, tornando visível a comu-
nhão trinitária experimentada na celebração. A liturgia, portanto, não apenas 
alimenta a espiritualidade pessoal, mas forma comunidades comprometidas 
com a transformação social e a defesa da dignidade humana.

Diante do avanço do secularismo e da fragmentação religiosa, a redesco-
berta da liturgia como espaço de transcendência revela-se necessária. Abimar 
Oliveira (2015, p. 60) afirma que “a liturgia oferece uma experiência de transcen-
dência e de sentido para o homem contemporâneo”, resgatando o ser humano 
do isolamento e inserindo-o na comunhão de fé. Essa capacidade de gerar sen-
tido faz da liturgia um verdadeiro antídoto contra a indiferença religiosa e um 
caminho de renovação espiritual e pastoral.

Em síntese, os resultados confirmam a hipótese da pesquisa: a liturgia, 
quando vivida em sua profundidade teológica, é resposta concreta aos desafios 
atuais. Ela forma discípulos missionários, renova a vida comunitária, integra fé 
e cultura e conduz a Igreja a contínua conversão. Como ensina Guardini (1962, 
p. 27), “a liturgia é a expressão suprema da vida da Igreja, na qual Deus se comu-
nica e o homem se oferece em adoração”. Recuperar essa consciência é tarefa ur-
gente para que a Igreja de hoje continue a celebrar e anunciar o mistério pascal, 
tornando-se, em cada tempo e lugar, sinal eficaz de salvação e esperança para a 
humanidade.



113

SOARES JÚNIOR, Gilberto Costa. LITURGIA COMO TEOLOGIA EM 
ATO: centralidade, mistagogia e pastoralidade na vida da igreja à luz da 

Sacrosanctum Concilium. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025.

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 103-113, jan./dez. 2025

REFERÊNCIAS
ABIB, Jonas. Liturgia: vida e missão. São Paulo: Loyola, 2010.

BRASIL, Ney. Liturgia e espiritualidade cristã. Aparecida: Santuário, 2012.

CONCÍLIO VATICANO II. Sacrosanctum Concilium: constituição sobre a sagrada 
liturgia. In: CONCÍLIO VATICANO II. Constituições, decretos e declarações. Pe-
trópolis: Vozes, 2012.

CONFERÊNCIA GERAL DO EPISCOPADO LATINO-AMERICANO E DO CARIBE 
(CELAM). Documento de Aparecida: texto conclusivo da V Conferência Geral 
do Episcopado Latino-Americano e do Caribe. Brasília: CNBB; São Paulo: Paulus; 
Paulinas, 2007.

CONGREGAÇÃO PARA O CULTO DIVINO E A DISCIPLINA DOS SACRAMENTOS. 
Redemptionis sacramentum: instrução sobre algumas coisas que se devem 
observar e evitar acerca da Santíssima Eucaristia. São Paulo: Paulinas, 2004.

FRANCISCO, Papa. Desiderio desideravi: carta apostólica sobre a formação 
litúrgica do povo de Deus. Vaticano, 29 jun. 2022. Disponível em: https://www.vati-
can.va. Acesso em: 04 abr. 2025.

GUARDINI, Romano. O espírito da liturgia. 2. ed. São Paulo: Loyola, 1962.

KAVANAGH, Aidan. On liturgical theology. Collegeville: Liturgical Press, 1984.

OLIVEIRA, Abimar. Introdução à teologia litúrgica. Petrópolis: Vozes, 2015.

PORTELA, Antonio Catelan. Mistagogia e liturgia: fundamentos e caminhos. 
São Paulo: Paulus, 2018.

RATZINGER, Joseph. O espírito da liturgia: uma introdução. São Paulo: Loyola, 
2001.

VAGAGGINI, Cipriano. O sentido teológico da liturgia. São Paulo: Paulinas, 1959.

Recebido em: 28/09/2025
Aprovado em: 19/12/2025

https://www.vatican.va
https://www.vatican.va


RESENHAS



EC
O

S 
- S

ão
 L

uí
s,

 v.
 13

, n
. 1

, j
an

/d
ez

. 2
02

5

115

MARQUES, Luís Felipe; PARO, Thiago Faccini. Li-
turgia e Catequese: um só coração. Aparecida: 
Editora Santuário, 2024. 120p.

Eduardo de Amorim1

O livro Liturgia e Catequese: um só coração é organizado pelos 
autores Fr. Luis Felipe Marques, OFM Conventual (vice-presidente da 
Associação dos Liturgistas do Brasil — ASLI — assessor da Comissão 
Episcopal para a Liturgia da CNBB) e Pe. Thiago Faccini Paro (membro 
da equipe de reflexão do setor de espaço litúrgico da Comissão Episco-
pal para a Liturgia da CNBB e da Associação dos Liturgistas do Brasil 
— ASLI). Esta obra trata da temática da Iniciação à Vida Cristã e de 
sua aplicação na vida litúrgica, de forma que o catecúmeno conheça o 
mistério de Jesus Cristo por meio dos ritos, das orações e do mergulho 
no tempo litúrgico mistagógico. A obra é dividida em três partes: A 
Liturgia e sua linguagem; A Liturgia, lugar da Iniciação à Vida Cristã; 
e A Mistagogia e o Método Mistagógico, cada uma delas com três sub-
títulos que aprofundam o conteúdo proposto, ao longo de 114 páginas.

A introdução deixa claro que o objetivo do livro é ressaltar que 
“a relação entre Liturgia e Catequese é sempre mais necessária, impor-
tante e urgente” (p. 9). A liturgia tem papel fundamental na formação 
da Iniciação à Vida Cristã dos catecúmenos em seu processo de evan-
gelização, assim como na apresentação da liturgia enquanto caminho 
para o mistério pascal, por meio dos ritos do RICA (Ritual de Iniciação 
Cristã de Adultos), com seus escrutínios celebrativos. A vivência do 
método litúrgico-mistagógico tem caráter prático na vida cristã assu-
mida pelo catecúmeno, que entra em contato com a revelação. A con-
clusão da obra une liturgia e catequese, dando sentido ao subtítulo, ao 
apresentar o mistério encarnado na formação dos discípulos de Jesus 
Cristo, que o acolhem na Eucaristia e se põem a caminho da salvação.

Os autores, Fr. Luis F. Marques e Pe. Thiago F. Paro, no primeiro 
1 Aluno da Graduação em Teologia da PUC-SP.



116ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 115-117, jan./dez. 2025

Eduardo de Amorim

capítulo, A Liturgia e sua linguagem, apresentam a verdade revelada de Deus 
por meio do mistério pascal de Jesus Cristo, em seu caminho de nascimento, 
vida, morte, ressurreição e ascensão. “É a Revelação da obra da redenção que 
celebramos na liturgia da Igreja. O modo de celebrar na liturgia deve confor-
mar-se ao modo como Deus se revelou em Jesus, em sua humanidade” (p. 17). 
O segundo capítulo, A Liturgia, lugar da Iniciação à Vida Cristã, apresenta que, 
com a subida gloriosa a Deus Pai, Cristo deixa um mandato aos apóstolos: fazer 
todos discípulos seus, com o mergulho nas águas, em nome da Trindade. Com 
o tempo, um conteúdo doutrinal vai se formando, voltado aos adultos e, poste-
riormente, a toda a família, e dessa fonte surge o RICA. No terceiro e último ca-
pítulo, A Mistagogia e o Método Mistagógico, os autores apresentam a mistago-
gia como um método celebrativo que aproxima a teoria do conteúdo catequético 
da prática cristã, da qual a missa é fonte de graça. Trabalham a necessidade de se 
formar melhor o povo na compreensão do mistério pascal celebrado. Na conclu-
são, afirmam que a liturgia e a catequese devem caminhar unidas como centro 
da vivência evangélica: “celebrar significa compreender que o fundamento da 
nossa fé é Jesus Cristo; sua morte de cruz e ressurreição salvaram a humanidade 
decaída” (p. 109).

O livro refaz a linha do tempo do projeto salvífico do Senhor, começan-
do com o chamado de Abraão: “Deus elegeu um povo e mostrou o seu amor, 
a sua paciência e a sua fidelidade” (p. 18). Com a infidelidade do povo, vêm as 
consequências, como guerras, fome, destruição e dilúvio, presentes no Antigo 
Testamento, narrados pelo Pentateuco. Com a escravidão no Egito, o rito de li-
bertação do povo passa a se tornar a Páscoa dos judeus, narrativa da libertação 
do povo por Deus. “No Novo Testamento temos uma Páscoa-rito, que evoca, 
celebra e torna presente a Páscoa-fato, a Páscoa de Jesus Cristo e da Igreja, que 
se faz parte do Corpo de Cristo” (p. 19).

O rito está ligado a um símbolo que intrinsecamente apresenta um sa-
cramento que revela a face de Jesus Cristo a quem o recebe. O rito é o momento 
sintético no qual a Revelação de Deus e a fé humana se encontram; é nele que 
a presença sacramental acontece. Assim, temos a riqueza do rito na Igreja, do 
qual os catecúmenos devem beber, alimentando-se para o dia a dia do discipu-
lado junto ao Mestre Jesus Cristo. Na execução da liturgia, com os gestos simbó-
licos da missa, expressamos nossa adesão ao projeto de salvação: na invocação 
da Trindade pelo sacerdote; no reconhecimento do pecado, ao bater no peito; 
no ajoelhar-se para ouvir Jesus falar; no pão e no vinho que se transubstanciam 
no Corpo e Sangue de Cristo, presença real e plena, entre outros gestos. A Igreja 
orante dos batizados reúne-se diante do altar para louvar o Mestre Jesus com 
os símbolos do Credo, do Pai-Nosso, das respostas da oração eucarística e do 



117ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 115-117, jan./dez. 2025

Eduardo de Amorim

amém, que “é a atestação do crer e do desejar praticar aquilo que se reza, ou me-
lhor, do viver o que se celebra” (p. 40).

A liturgia, enquanto lugar de catequese, é espaço de encontro de pagãos e 
recém-convertidos, como relata o Novo Testamento em Atos dos Apóstolos, nas 
discussões em torno da formação das primeiras comunidades cristãs. Jesus Cris-
to deixa como mandato o batismo, condição para se tornar cristão; “as discus-
sões foram formando o conteúdo doutrinal da fé e os códigos de conduta cristã” 
(p. 44). Surgem, desse período, os conteúdos básicos da fé, como, por exemplo, 
a Didaqué, que foi um primeiro catecismo da Igreja: “o itinerário era destinado 
aos adultos e era composto por quatro tempos — pré-catecumenato, catecume-
nato, iluminação ou purificação e mistagogia — e três etapas: admissão, elei-
ção e celebração dos sacramentos” (p. 45). Na Sacrosanctum Concilium, n. 48, 
encontra-se a afirmação: “participem [os cristãos] da ação sagrada, consciente, 
piedosa e ativamente”. Desse modo, a catequese não pode apenas transmitir 
conteúdos de fé, mas deve inserir gradativamente os catecúmenos no mistério 
salvífico celebrado na liturgia. Na prática da Tradição de Hipólito, os catecúme-
nos participavam da missa até a oração dos fiéis, pois ainda não estavam prepa-
rados para o rito eucarístico. O RICA, com toda a sua metodologia celebrativa 
mistagógica, propõe preparar os fiéis para um crescimento gradativo e espiritual 
no mistério celebrado, que se encerra na acolhida de Jesus Cristo, retomando 
todo o ciclo da vida cristã, assumida com os sacramentos recebidos.

Portanto, ao acompanhar o livro Liturgia e Catequese: um só coração, 
percebe-se que os autores cumprem um itinerário catequético com grandes 
contribuições à Igreja, por sua profundidade e por seu delineamento teórico, 
científico e de aplicação prática da liturgia. A experiência de fé conduz aqueles 
que participam da liturgia a uma profunda catequese formativa de agentes pro-
motores da Palavra e comprometidos com a evangelização. Sente-se a falta de 
mais elementos do ponto de vista prático, especialmente no que se refere a como 
engajar o catequista nesse processo, uma vez que o livro enfatiza a necessidade 
da adesão à fé do catecúmeno-catequizando. O Papa Francisco, em seu motu 
proprio Antiquum Ministerium, instituiu o ministério de catequista e, no núme-
ro 8, destaca que este “pressupõe uma participação ativa dos catequistas na vida 
da comunidade de fé, sendo testemunhas”. Esta obra, de linguagem acessível, 
pode ser utilizada em nível diocesano na formação de equipes de liturgia e de 
catequistas, com o intuito de despertar o zelo por uma boa liturgia que condu-
za todos ao mistério celebrado: uma Igreja viva, em encontro com Jesus Cristo, 
com adesão consciente no vínculo do amor e da fé.

Recebido em: 21/03/2025
Aprovado em: 15/12/2025



EC
O

S 
- S

ão
 L

uí
s,

 v.
 13

, n
. 1

, j
an

/d
ez

. 2
02

5

118

CALDEIRA, Rodrigo Coppe (org.). Concílio 
Vaticano II: experiências e contextos. São 
Paulo: Paulus, 2022.
Pedro Costa de Oliveira1

Rodrigo Coppe Caldeira, renomado historiador e pesquisador 
da PUC Minas, organizou a obra Concílio Vaticano II: Experiências e 
Contextos com o objetivo de apresentar uma leitura interdisciplinar 
sobre um dos eventos mais significativos da história da Igreja Católi-
ca no século XX. Publicado pela Editora PUC Minas e Paulus, o livro 
reúne ensaios de teólogos e historiadores que examinam não apenas 
os debates ocorridos no Vaticano II (1962-1965), mas também sua re-
cepção em diferentes contextos eclesiais, com especial atenção à re-
alidade latino-americana. A obra explora as diferentes dimensões do 
evento conciliar em três eixos principais: experiências conciliadoras, 
contextos históricos e culturais e recepção pós-conciliar.

O livro destaca-se por apresentar uma visão interdisciplinar 
do Concílio, cruzando elementos teológicos, históricos, sociológicos 
e políticos, proporcionando uma leitura rica e fundamentada. Este 
texto busca realizar uma resenha da obra, evidenciando suas contri-
buições para o estudo do Concílio Vaticano II, sua relação com o Ma-
gistério do Papa Francisco e os documentos conciliares.

Um dos pontos centrais da obra é a análise das vivências dos 
participantes do Concílio e de como suas experiências moldaram o 
rumo das discussões. Gilles Routhier, em “O Concílio Vaticano II: On-
tem, Hoje e Amanhã”, propõe uma leitura histórica e hermenêutica 
da evolução do pensamento conciliar, destacando que “o Vaticano II 
foi um ponto de inflexão na história da Igreja, abrindo espaço para 
uma compreensão renovada de sua missão no mundo”. O autor apon-
ta que, apesar das resistências e dos desafios, o Concílio representou 

1 Aluno da Graduação em Teologia da PUC-SP, em colaboração com Reuberson Ferreira, MSC. 
Doutor em Teologia pela PUC-SP. Membro do Grupo de Pesquisa Religião e Política no Brasil 
Contemporâneo (CNPq) da CEHILA-BR e do Observatório Eclesial Brasil. Professor da Gradua-
ção e do Programa de Estudos Pós-graduados em Teologia da PUC-SP



119

Pedro Costa de Oliveira

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 118-120, jan./dez. 2025

um autêntico aggiornamento (atualização) da Igreja.
A obra também enfatiza como os debates internos do Concílio foram in-

fluenciados por contextos políticos, sociais e teológicos, evidenciando que o Va-
ticano II foi marcado por tensões entre correntes conservadoras e progressistas. 
Essa abordagem permite uma compreensão mais ampla dos embates teológicos 
que deram origem a documentos fundamentais, como Lumen Gentium, Gau-
dium et Spes e Dei Verbum.

Outro aspecto relevante da obra é sua análise dos contextos que influen-
ciaram o Concílio e sua recepção. Massimo Faggioli, em seu capítulo “A Recep-
ção do Vaticano II como um Concílio de Caráter Universal”, argumenta que “o 
Concílio não foi apenas um evento isolado na história eclesial, mas uma respos-
ta necessária a uma Igreja que buscava se reencontrar com o mundo moderno”.

A influência do pensamento teológico europeu — com autores como 
Karl Rahner, Yves Congar e Henri de Lubac — foi decisiva para a formulação 
dos textos conciliares. No entanto, a obra também destaca a contribuição lati-
no-americana para a recepção do Vaticano II, apontando para o surgimento da 
Teologia da Libertação e sua relação com as diretrizes conciliares.

A obra também discute como o Concílio foi recebido e interpretado nas 
décadas seguintes. Margit Eckholt, em “Um Concílio não de Mulheres, mas com 
Mulheres”, analisa a presença feminina nas discussões conciliares e os avanços 
e desafios da inclusão das mulheres na Igreja. Segundo a autora, “o Vaticano II 
abriu espaço para um maior protagonismo feminino, mas a sua implementação 
ainda encontra obstáculos estruturais”.

O Papa Francisco, em diversos momentos, reforçou a importância do Va-
ticano II para a Igreja contemporânea. Em um discurso de 2015, afirmou que 
“o Vaticano II foi uma releitura do Evangelho à luz da cultura contemporânea. 
Produziu um movimento de renovação que vem simplesmente do próprio Evan-
gelho”. O pontífice frequentemente exorta a Igreja a ser fiel ao “espírito do Con-
cílio”, defendendo uma eclesiologia sinodal e pastoral.

Do ponto de vista acadêmico, a obra de Coppe contribui significativa-
mente para os estudos sobre o Vaticano II, pois amplia o debate para além da 
cronologia conciliar, inserindo o evento em um contexto global de mudanças 
sociais e culturais. A diversidade de perspectivas e a presença de autores de dife-
rentes regiões também enriquecem o livro, tornando-o referência fundamental 
nos estudos teológicos. A abordagem interdisciplinar utilizada na obra é um di-
ferencial, pois permite uma análise abrangente, entrelaçando teologia, história 
e ciências sociais.

Além disso, a obra dialoga com outros estudos sobre a recepção do Vati-
cano II, como os trabalhos de Giuseppe Alberigo e John W. O’Malley, que tam-



120

Pedro Costa de Oliveira

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 118-120, jan./dez. 2025

bém enfatizam o Concílio como um fenômeno dinâmico, cujo impacto se des-
dobra ao longo do tempo.

Entretanto, um ponto que poderia ser mais aprofundado é a relação en-
tre o Vaticano II e os desafios contemporâneos da Igreja. Embora a obra trate 
da recepção do Concílio, uma reflexão mais aprofundada sobre questões atuais, 
como a sinodalidade, o ecumenismo e os desafios pastorais do mundo moderno, 
enriqueceria ainda mais a discussão, assim como um aprofundamento das resis-
tências ao Concílio Vaticano II dentro da própria Igreja, incluindo os movimen-
tos tradicionalistas que questionam sua validade e continuidade doutrinária. 
Outro ponto de discussão é a ausência de uma análise mais detalhada sobre a 
recepção conciliar na África e na Ásia, continentes onde o cristianismo tem cres-
cido consideravelmente e cuja relação com o Vaticano II merece maior atenção.

Concílio Vaticano II: Experiências e Contextos é uma contribuição essen-
cial para os estudos sobre o Vaticano II, fornecendo uma visão aprofundada das 
dinâmicas conciliares e de sua recepção histórica. A obra se alinha ao magistério 
do Papa Francisco e aos documentos conciliares, sendo um recurso fundamen-
tal para teólogos, historiadores e todos aqueles interessados na história e na 
evolução da Igreja no mundo contemporâneo.

Recebido em: 21/03/2025
Aprovado em: 15/12/2025



ECOS@FACMAEDU.COM.BR
Rua do Rancho, nº 110, Centro, São Luís - MA


	_heading=h.7au2r4ctjm4
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.1fob9te
	_heading=h.3znysh7
	_heading=h.2et92p0
	_heading=h.tyjcwt
	_heading=h.3dy6vkm
	_heading=h.1t3h5sf
	_heading=h.4d34og8
	_heading=h.2s8eyo1
	_heading=h.17dp8vu
	_heading=h.3rdcrjn
	_heading=h.26in1rg

