
EC
O

S 
- S

ão
 L

uí
s,

 v.
 13

, n
. 1

, j
an

/d
ez

. 2
02

5

37

PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos

PLOTINUS AND HIS CONCEPTION OF MAN: 
metaphysical and anthropological foundations

Jeferson de Moraes Reis1

RESUMO: Este artigo é baseado nas Enéadas, obra na qual o pensamento plotiniano 
nos é apresentado. Destaca a distinção fundamental entre alma e corpo defendida 
pelo filósofo. Ressalta que, para Plotino, o homem é essencialmente uma alma que se 
encontra temporariamente unida a um corpo, sendo este um obstáculo à realização 
plena do ser humano. Discute os diferentes graus de ligação entre a alma e o corpo e 
os caminhos propostos por Plotino para que o homem possa alcançar sua verdadeira 
natureza, culminando no êxtase, experiência máxima de unificação com o Uno.

Palavras-chave: Plotino; Uno; Antropologia; Homem; Êxtase.

ABSTRACT: This article is based on the Enneads, the work in which Plotinus’ thou-
ght is presented to us. It highlights the fundamental distinction between soul and 
body defended by the philosopher. It emphasizes that, for Plotinus, man is essen-
tially a soul temporarily united with a body, which serves as an obstacle to the full re-
alization of human nature. It discusses the different degrees of connection between 
the soul and the body and the paths proposed by Plotinus for man to attain his true 
nature, culminating in ecstasy, the ultimate experience of unification with the One.

Keywords: Plotinus; One; Anthropology; Man; Ecstasy.

1 Mestrando do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Universidade Federal de Mato 
Grosso (UFMT), Câmpus Cuiabá. Especialista em Docência no Ensino Superior pela Faculdade 
Única de Ipatinga-MG. E-mail: jesusjeferson2009@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.
br/2140604433805587. Orcid: https://orcid.org/0009-0005-4622-6528.

mailto:jesusjeferson2009@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/2140604433805587
http://lattes.cnpq.br/2140604433805587
https://orcid.org/0009-0005-4622-6528


38

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

1 INTRODUÇÃO
Ao longo do tempo, e mais especificamente com o surgimento do saber 

filosófico, o problema do homem tem levado os filósofos a tentarem dar uma 
solução para tal problema. Questionamentos como: O que é o homem? De onde 
ele veio? Quem ou o que terá dado sua origem? O homem possui um destino? 
Possuindo tal destino, o homem é também livre? Tais questionamentos levaram 
a várias discussões nas mais variadas correntes filosóficas as quais, a seus mol-
des, elaboraram teorias a esse respeito.

Uma destas correntes filosóficas surgiu nos fins da Era Helenística, o 
Neoplatonismo, iniciado por Amônio Sacas que viveu da passagem do século II 
ao século III d. C., Sacas foi o grande iniciador da Escola Neoplatônica. Segun-
do Reale (2008, p. 9), “esta foi a escola que soube conciliar Platão e Aristóteles”, 
porém, com maior destaque ao primeiro.  Plotino, nascido em Licópolis (Egito) 
provavelmente em 205 d.C., foi um dos discípulos de Amônio que mais foi fiel 
aos seus ensinamentos. Ele, imbuído dos questionamentos supramencionados, 
elaborou sua teoria sobre a origem do cosmos e a origem dos seres humanos.

Para se entender o pensamento de Plotino acerca do homem é necessário 
compreender primeiro o seu sistema filosófico, a saber: há um princípio de tudo 
que Plotino chamou de Uno, ele é princípio impricipiado, ou seja, é o princípio 
de tudo e, por isso mesmo, não dependeu de outrem para ser criado; por ser 
completo e por sua absoluta perfeição, o Uno passa por um processo chamado 
emanação, no qual transborda dele mesmo algo que é diverso de si, a este trans-
bordamento o filósofo deu o nome de Intelecto (Noûs), que por sua vez emana 
a Alma do Mundo da qual se chega ao homem (Reale, 2008). Uno, Intelecto e 
Alma do Mundo são aquilo que Plotino chama de hipóstases. O sistema plo-
tiniano nos é apresentado em seus escritos que estão agrupados nas Enéadas, 
somente com uma leitura e um estudo detalhado da obra de Plotino é que se 
consegue ter uma compreensão do método e da dinâmica que o filósofo articula 
para expor seu pensamento. 

Investigamos, de modo mais específico, a concepção plotiniana de ho-
mem, na qual se entenderá que o homem é uma alma dotada de um corpo e que 
este corpo é, para ele, uma espécie de cárcere, de prisão. Logo após, será possível 
compreender que existem três tipos de homens respectivamente, assim os três 
homens são imagens de três almas, de modo que o primeiro homem é a alma 
na sua tangência com o Intelecto, o segundo homem é o que está no meio 
entre o inteligível e o sensível e o terceiro e último homem é o que dá vida ao 
corpo. Neste trabalho descobrir-se-á, ainda, que o homem só atinge sua máxi-
ma liberdade quando consegue voltar a sua origem, para isso, Plotino apresenta 



39

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

três caminhos, sendo que um deles se desdobra em outras três vias, a música, o 
amor e a filosofia. Falar-se-á ainda do êxtase, uma espécie de experimentação do 
que seria a vida superior, e de uma das experiências extática que teve o próprio 
Plotino.  

Por fim, na conclusão, ver-se-á que Plotino soube dar uma resposta sa-
tisfatória ao problema do homem, bem como do surgimento de todas as coisas, 
do universo; que ele próprio nos assegura aquilo que especula, dando-nos a co-
nhecer uma de suas experiências extática, que seria o desejo de simplificação e 
de doação que a alma tem.

2 CONCEPÇÃO PLOTINIANA DE HOMEM
Nossa investigação versa sobre a concepção de homem dada por Plotino. 

Afinal, o que pensa o licopolitano a respeito do homem? O que é o homem? De 
onde veio e para onde vai? É possível que o homem seja livre? De acordo com a 
doutrina de Plotino o homem não aparece do nada e nem quando nasce o mun-
do corpóreo, mas preexiste a ele num estado denominado de “alma pura”. Os 
questionamentos acima, e ainda outros, são apresentados também por Plotino 
quando diz:

Nós! Quem somos “nós”? Somos “nós”, talvez, justamente aquele Ser, ou somos 
o que ao Ser se aproxima e é somente “o que é gerado no tempo”? Mesmo antes 
que ocorresse o nosso nascimento, nós estávamos lá em cima: erámos outros ho-
mens, individualmente determinados e também Deuses (ἄνθρωποι ἄλλοι ὄντες καὶ 
τινες καὶ θεοὶ), almas puras, com o Espírito juntamente com o Ser, inteiras, partes 
da Realidade espiritual sem confins e sem cisões, mas pertencentes ao todo; tanto 
é verdade que até hoje não estamos separados dele. Hoje, porém, àquele Homem 
do Espírito acrescentou-se, infelizmente, um homem bem diferente, desejoso de 
existência e encontrou justamente nós, já que não estávamos fora do universo; e 
vestiu-se de nós e juntou-se àquele “Homem do Espírito” que cada um de nós era 
então [...]; e eis então nos tornamos esse nosso “conjunto de dois” e não somos 
mais o que éramos antes. Mas ainda, às vezes, somos exclusivamente o segundo 
homem que se acrescentou, quando aquele primitivo Homem é inerte ou ainda, de 
algum modo, encontra-se distante (Plotino apud Reale, 2008, p. 100, grifo do autor).

Eis então o que o filósofo diz a respeito do homem, afirmando que nós 
éramos outros homens e, mais ainda, éramos uma espécie de deuses. Ao fazer 
tal afirmação, Plotino quis ressaltar que antes do nosso nascimento, ou seja, 
quando uma alma particular desceu ao corpo e formou o que hoje somos, nós 
éramos almas puras, pois estávamos ligados àquela Alma Superior. Contudo, 
era necessário que descêssemos a esta realidade, ao mundo concreto em que 
vivemos, assim, somos agora não somente um, mas dois homens.

Este é um dos pontos em que devemos voltar a nossa atenção: somos dois 
homens e não somente um. O primeiro homem que há em nós é aquele que 
estava lá em cima, que estava no plano inteligível e unido à Alma Suprema; já o 
segundo é este que nos tornamos, porém este é o que predomina em nós, dei-



40

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

xando aquele homem espirituoso distante a partir do momento em que passa a 
se dedicar as “coisas” daqui deste mundo.

2.1 Descida da Alma nos corpos

Como então explicar a decida da Alma nos corpos? De que forma isso 
acontece?

Para explicar a origem e a decida da alma nos corpos, o licopolitano re-
corre àquele que chama de “divino Platão” que, segundo ele mesmo, em muitos 
de seus diálogos Platão versou sobre a Alma e sua decida aos corpos e, justamen-
te por isso, o filósofo assevera que somente através do pensamento platônico é 
possível especular sobre a Alma. O neoplatônico nos revela que não é fácil dis-
cernir de forma clara o pensamento de Platão, afinal, ele não diz a mesma coisa 
quando trata da Alma e sua decida.

Escreve Plotino:

[Platão] diz que a Alma “está acorrentada” e “sepultada” nele [no corpo], quali-
ficando como uma grande verdade a doutrina exposta nos mistérios de que aqui 
a Alma “está numa prisão”. [...] Tanto a Alma do Mundo como a de cada um de 
nós foram enviadas a este mundo para que ele fosse completo (Plotino, 2000, p. 
82-83, acréscimo nosso).

Como se pode ver, por ser um neoplatônico, Plotino utiliza-se do pensa-
mento de Platão, ele faz uso das contribuições do ateniense para explicar a de-
cida da alma nos corpos, desta forma expõe que o corpo é como que um cárcere 
para a alma e que sua decida aconteceu para que este mundo fosse completo, 
pois sendo a Alma pertencente ao Mundo Inteligível, ela teve de criar os seres do 
Mundo Sensível, incluindo o homem.

Não é por acaso que isso acontece, se deve ao fato de que o Uno, por sua 
natureza e infinita potência, tem de alcançar o seu desenvolvimento total. Da 
mesma forma que a Alma não pôde permanecer no Intelecto, pois deveria se 
distinguir dele, assim também as almas particulares não poderiam ficar unidas 
à Alma Suprema, pois também deveriam se distinguir desta e assumir as funções 
que lhes são próprias, ou seja, animar os corpos do mundo sensível.

É necessário que se tenha sempre em mente que a alma humana 
preexiste em relação ao corpo, isto num campo ideal. “Ela encarna num corpo; 
em outras palavras, ela ‘desce’ ao mundo. Plotino busca responder ao ‘porquê’ 
dessa separação, apontando dois caminhos: o de necessidade ontológica e o 
de culpa” (Ullmann, 2008, p. 254). O primeiro caso diz respeito à separação da 
alma, pois, assim como a Alma do Mundo e o Noûs necessariamente provêm do 
Uno, assim também, involuntariamente, sem poder escolher, deve a alma descer 
ao corpo. O segundo motivo diz respeito à culpa que se sente, pois, ao descer ao 



41

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

corpo, a alma tende a se afastar de sua origem para dedicar-se às coisas exterio-
res e esquecer-se de si mesma. Não é a primeira espécie de culpa, mas a segunda 
que constitui o grande mal da alma, ou seja, esquecer-se de si mesma, da sua 
origem e, portanto, do Uno.

2.2 Os três tipos de homem
Não é novidade que um filósofo, para ter um ponto de partida e elabo-

rar seu pensamento, utiliza-se das contribuições daqueles que o antecede. Com 
Plotino não foi diferente, ele se utilizou das contribuições de Sócrates e, sem 
sombra de dúvidas, de Platão, mais deste do que daquele. Para Plotino o homem 
é o conjunto de corpo e alma, de modo mais preciso o homem é, verdadeira-
mente, a sua alma. “Em vários pontos das Enéadas se afirma que em nós existem 
como três homens e não simplesmente o homem interior e o homem empírico” 
(Reale, 2008, p. 104, grifo do autor).

Retomando a doutrina do neoestóico Marco Aurélio2, que diz que há três 
tipos de homem - espírito, alma e corpo - o filósofo em questão aqui reformula 
esta tese a seu modo. Assim ele expõe que:

[...] Há antes de tudo o Homem superior; depois há a alma assim situada, capaz 
de tais percepções [as sensações e percepções do corpo]; portanto, também esse 
homem posterior – que é só uma imagem – possui, em imagem, as formas racio-
nais; e o Homem que se encontra no Espírito contém em si o segundo homem, 
anterior a todos os homens. Esse primeiro Homem, irradia sobre o segundo e 
este, por sua vez, sobre o terceiro: mas o último tem em si não sei como, todos 
os outros precedentes, não porque se torne “aqueles homens”, mas porque o 
seu ser corre paralelo ao deles. Normalmente, em nós há um que age conforme 
ao “último homem”; contudo, ele toca algo que provém do “homem anterior” 
e sobre este último desce até mesmo a força operosa do “primeiro homem”; e 
assim o homem, paulatinamente, se transforma naquele segundo no qual age: 
assim verdadeiramente, por um lado, cada um de nós possui todas essas três 
formas de humanidade, e, por outro lado, não as possui. Porém, a terceira for-
ma de vida – quero dizer, o terceiro e mais elevado Homem – está totalmente 
separado do corpo; caso a segunda vida queria segui-lo – e pode certamente 
segui-lo, sem separar-se dos valores supremos – onde ainda há aquela segunda 
vida, isto é, essa vida terena (Plotino apud Reale, 2008, p.104, acréscimo nosso, 
grifos do autor).

Pelo exposto fica claro que no pensamento plotiniano há, semelhante a 
Marco Aurélio, os três tipos de homem. Contudo, deve-se levar em consideração 
que esses homens são também três tipos de alma, assim, os três homens são 
imagens das três almas de modo que o primeiro homem é a alma na sua 
tangência com o Intelecto, o segundo homem é o que está no meio entre o 
inteligível e o sensível e o terceiro e último homem é o que dá vida ao corpo.

O homem é fundamentalmente a sua alma. Todavia ele se afasta de sua 

2 Marco Aurélio nasceu em 121 d.C. Subiu ao trono aos quarenta, em 161, e morreu em 180 d.C. Sua obra 
filos6fica, redigida em grego, intitula-se Recordações (ou Solilóquios) [...] [ele enumera], três princípios como 
constitutivos do homem: a) o corpo, que é carne; b) a alma, que é sopro ou pneuma; c) o intelecto ou mente 
(nous), superior à própria alma. (Reale; Antiseri, 2003, p. 332).



42

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

origem a partir do momento em que começa a se dedicar as coisas daqui de 
baixo, o que acaba por gerar o esquecimento de sua origem. Sobre isto esclarece 
Plotino: 

Qual é a causa que tornou as almas – as quais são partes destacadas de lá de 
cima e pertencem completamente ao mundo superior – esquecidas do seu pai 
Deus e indignas de si mesmas e Dele? Pois bem, primeira raiz do mal para elas, 
foi a temeridade, e depois o nascimento e a alteridade primitiva e a vontade de 
pertencer a si próprias. Assim, ébrias, visivelmente, daquela autodeterminação, 
pois fizeram o mais largo uso do seu espontâneo movimento, depois daquela 
grande corrida sobre a via contrária, distanciadas que foram por tão grande es-
paço, acabaram enfim por ignorar a si próprias e a sua origem: como crianças 
que, arrancadas muito cedo aos pais e educadas por longo tempo longe, não 
reconhecem mais nem a si próprias nem aos seus genitores. As almas, portanto, 
não reconhecendo mais nem a Ele nem a si mesmas, desprezando-se por igno-
rância da sua estirpe, e apreciando as outras coisas, admirando mais a todas as 
coisas do que a si mesmas, exultaram, atônitas, diante delas e foram vencidas 
por elas; e se separaram, violentamente, das coisas para as quais tinham virado 
as costas com desprezo. Assim resulta que a única causa da total ignorância de 
Deus consiste em apreciar as coisas terrenas e desprezar o próprio ser (Plotino 
apud Reale, 2008, p.103, grifo do autor).

Assim, as almas particulares, quando desceram aos copos para vivificá-
-los, acabaram por esquecer, além de sua origem, de si próprias. Posteriormen-
te, como crianças que são criadas longe de seus pais que acabam também por 
esquecê-los, dedicando-se somente aquilo que aprenderam na ausência destes, 
assim também se portam as almas dos homens.

É preciso ter em mente que não é o fato de se estar aqui embaixo dando 
vida ao homem o que constitui o mal da nossa alma, mas é o fato de que, estan-
do aqui, ela acaba por se dedicar às coisas daqui, o que a leva a desdenhar a si e 
sua origem, este sim é o grande mal da alma.

2.3 O homem e a sua liberdade
“A mais alta atividade da alma consiste na liberdade” (Reale, 2008, p. 110). 

Segundo o historiador, Plotino retoma seus predecessores mais uma vez para 
explicar como se dá a liberdade do homem, mas, com sua nova forma de ver o 
Absoluto, o licopolitano realiza alguns progressos neste assunto. O Uno é Prin-
cípio impricipiado, é livre porque escolhe a si mesmo e é causa de si. 

Mas de fato o homem é livre? O que seria essa liberdade? “Em lugar de 
lhe formular uma definição, [...] Plotino lhe aponta a finalidade, isto é, recon-
duzir a alma ao Uno, [...] ao fundamento de sua existência” (Ullmann, 2008, p. 
258). Dito de outra maneira, podemos dizer que a liberdade da alma, mais pre-
cisamente do homem, é fazer o caminho de retorno ao Uno, subindo de grau em 
grau até ser unificado com o Supremo Absoluto. A problemática aqui é, como 
vimos, o fato de a alma estar encarcerada no corpo e, justamente por isso, ser 
limitada e totalmente entregue a este mundo.



43

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

Citando Plotino, assim nos expõe Ullmann:

Enquanto a alma existe sem corpo, ela é plenamente senhora de si (kyriôtatê 
hautês) e livre (eleúthera) e fora da causalidade cósmica; ao passar ao corpo, não 
mais é de todo independente, porque se encontra em relação com outros seres; 
(...) por essa razão, ela age, em parte, devido a elas (= relações), em parte, po-
rém, lhes é superior e conduz as coisas como ela quer (Plotino apud Ullmann, 
2008. p. 258).

 Pelo exposto vê-se que a alma já era livre antes de descer ao corpo, era 
dona de si e totalmente independente ao passo que, a partir do momento que 
encarna no corpo, perde essa sua liberdade pelo fato de estar se relacionando 
com os outros seres sem, contudo, deixar de conduzir as coisas pelo seu querer.

Para se entender de fato a liberdade do homem se faz necessário enten-
der que esta é semelhante a do Intelecto, como se pode observar na passagem 
abaixo:

O próprio Espírito (Intelecto) só é livre graças ao bem, [...] tanto é verdade que 
cada um só busca a liberdade e o livre-arbítrio graças ao Bem. Assim, se de-
senvolve a sua força operante na trilha do bem, o Espírito possui de maneira 
eminente o livre-arbítrio; pois Ele, ou possui aquele impulso que Dele surge e 
Nele termina ou permanece em si mesmo [...]. Mas entre o Uno e a liberdade 
que se auto põe como absoluto Bem, o Espírito é livre no sentido de que o seu 
ato coincide com o querer o Bem, enquanto é ligado absolutamente ao Bem; a 
Alma, enfim, é liberdade na medida em que, através do próprio Espírito tende 
ao Bem (Reale, 2008, p. 111, grifo do autor). 

O historiador, utilizando-se de palavras do próprio Plotino, nos esclarece 
como cada uma das hipóstases posteriores ao Uno só alcança sua plena liberda-
de se, ao contemplá-lo, querer voltar a Ele; isso acontece tanto com o Intelecto 
como com a Alma. Com a alma humana não é diferente, ela deve, à semelhança 
dos demais, querer o Bem, ou seja, trilar o caminho de retorno ao Uno. “A liber-
dade do homem, portanto, é sempre e somente a liberdade da alma que quer e 
busca alcançar o Bem” (Reale, 2008, p. 112).

2.4 O retorno ao Uno e os caminhos retorno
“Despoja-te de tudo (ἄφελε πάντα)” (Plotino apud Reale, 2008, p. 121), 

esta é a máxima plotiniana para tratar a respeito do sentido de retorno ao Uno, 
ao Princípio Supremo. O homem, mais precisamente a sua alma, anseia por re-
tornar àquele que é seu princípio, ou seja, o Uno Supremo. Este retorno consti-
tui o ápice do ser humano, pois percorrendo este caminho de retorno, o homem 
encontra e alcança a sua máxima liberdade. O retorno ao Uno é fazer justamente 
o processo contrário à emanação, ou seja, subir de degrau a degrau até se reiterar 
com o Uno.

Plotino nos aponta três caminhos pelos quais a alma pode fazer este pro-
cesso de reunificação com o Uno. O primeiro caminho é o das virtudes, porém 



44

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

não no sentido político como aquele desenvolvido por Platão em A República. 
Para o licopolitano as virtudes nos ajudam a dar limites aos nossos desejos e ele 
as entende como uma espécie de purificação da alma, neste sentido elas nos aju-
dam a nos livrar das paixões e nos desapegar das coisas sensíveis. 

O segundo caminho é o da erótica. A erótica plotiniana é, como a platô-
nica, ligada estritamente à beleza. “Ora, sabemos que a beleza é, fundamental-
mente, a forma em todos os níveis” (Reale, 2008, p. 117). O belo é forma e, con-
templando a beleza, a alma é capaz de voltar-se a si mesma e, portanto, capaz 
de relembrar de sua origem. Em Plotino há uma “escada da beleza” que se deve 
subir. A passagem abaixo nos esclarece melhor isto:

Do belo sensível é preciso subir aos belos costumes, às obras da virtude e à be-
leza da própria alma purificada. Com efeito a alma, purificada, torna-se Ideia 
e, portanto, ela mesma beleza. Por esse caminho, afinal, a alma parte do belo e, 
transcendendo o belo sensível por meio das mesmas energias que o belo des-
perta nela, progride através dos vários degraus do incorpóreo até tronar-se ela 
mesma perfeitamente bela e identificar-se com o Belo absoluto (o Espírito) e 
com o próprio princípio do Belo (o Bem, o Uno) (Reale, 2008, p. 117).

Como descrito acima por Giavanni Reale, é-nos apresentados os degraus 
da “escada da beleza” de Plotino, o primeiro a subir é o degrau dos belos costu-
mes, depois o das obras da virtude e por fim o da beleza da alma purificada.

2.4.1 As três vias de retorno ao Uno 
Até aqui vimos que o processo de retorno inicia com o voltar-se da alma 

a si mesma. O homem deve percorrer um itinerário que parte primeiramente de 
si, ou seja, o homem deve buscar a si por primeiro e tomar consciência de quem 
é, para, só depois, partir para a reiteração com o Uno; o caminho da dialética 
desdobra-se, ainda, em três vias e somente alguns são capazes de percorrer este 
caminho, são eles, como nos apresenta Plotino (2000, p. 45): o filósofo, o músico 
e o amoroso.

2.4.1.1 A Música
A música é um conjunto harmonioso que é capaz de elevar aqueles que 

dela entendem a contemplar a Beleza inteligível. O músico é capaz de perceber, 
por sua sensibilidade sensorial, as harmonias dos sons que se apresentam; é jus-
tamente por esta sua capacidade que o músico é capaz de se elevar. De acordo 
com Plotino (2000, p. 46) ele, o músico, é facilmente comovido e tocado pela 
beleza.

De acordo com Abbagnano (2000, p. 689):
[...] Plotino considera a Música como um dos caminhos para ascender até Deus: 
“Depois das sonoridades, dos ritmos e das figuras perceptíveis pelos sentidos, o 



45

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

músico deve prescindir da matéria na qual se realiza os acordes e as proporções, 
e atingir a beleza deles por eles. Deve aprender que as coisas que o exaltavam 
são entidades inteligíveis; isto é harmonia: a beleza que nela se encontra é ab-
soluta, não particular” [...].

Percebemos que a música é capaz de elevar o ser humano ao Uno, porém 
nem todos, mas tão somente aqueles que são sensíveis às belezas das harmonias 
musicais. O músico possui um logos que, ligado à sonoridade, lhe permite per-
ceber a harmonia que está presente nas coisas. A competência que é atrelada à 
capacidade de se elevar, ou seja, de transcender da realidade sensível que se é 
apresentada, é por Plotino considerada uma virtude.

Plotino diz que o músico tem uma capacidade que faz parte de sua natu-
reza e

essa tendência natural deve ser tomada como o ponto de partida em sua educa-
ção. O músico deve ser levado a abstrair o elemento material [da melodia e da 
harmonia] e vislumbrar os princípios (archai) de onde suas proporções provêm, 
e a beleza que está nesses princípios; devem ensiná-lo que aquilo que encanta 
é, na verdade, a harmonia inteligível e a beleza que há nela: a Beleza universal 
e não particular. As verdades filosóficas devem ser implantadas nele, a fim de 
conduzi-lo à fé nas realidades que, embora ainda não conheça, ele tem em si 
(Plotino, 2000, p. 47).

Aqui o filósofo ressalta que, embora conhecendo e deixando que sejam 
elevados ao inteligível pelas harmonias musicais, os músicos devem conhecer 
também as verdades da filosofia para que possa se elevar ainda mais à transcen-
dência. O conhecer das verdades filosóficas associadas às harmonias farão com 
que o músico seja capaz de abstrair no sensível aquilo que não é sensível.

2.4.1.2 O Amor
Passemos agora para mais um seguimento do processo da dialética plo-

tiniana. Podemos dizer que aquele que ama é amoroso ou amante. O amante é 
nada mais do que aquele que é convidado a se elevar a partir da beleza das for-
mas corpóreas à Beleza que lhe é superior, em outras palavras ele deve, a exem-
plo do músico, transcender do sensível ao que não é sensível.

Para uma melhor compreensão de como o Amor é considerado por Ploti-
no uma das vias de retorno ao Uno, eis o que diz Abbagnano:

[...] Ao findar da filosofia grega, o neoplatonismo utilizou a noção de Amor não 
para definir a natureza de Deus, mas para indicar uma das fases do caminho 
que conduz a Deus. O Uno de Plotino não é Amor, porque é unidade inefável, 
superior à dualidade do desejo [...]. Mas o Amor é o caminho preparatório que 
conduz à visão dele, porque o objeto do Amor, segundo a doutrina de Platão, é 
o bem, e o Uno é o bem mais alto [...]. O Uno, portanto, é o verdadeiro termo e 
o objeto último e ideal de todo Amor, conquanto não seja através do Amor que 
o homem se une a Ele, mas através da intuição, de uma visão em que o vidente 
e o visto se fundem e se unificam [...] (Abbagnano, 2000, p. 40).

O trecho elencado acima nos esclarece como o filósofo de Licópolis en-



46

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

tendia o Amor, não mais como pensara a filosofia grega, mas com outro sentido. 
O Amor, que até então era utilizado para definir a natureza do Uno, é visto agora 
pelos neoplatônicos, mais precisamente Plotino, como um caminho que con-
duz a Ele.

Ao Amor se atrela a dualidade do desejo e é justamente por isso que a na-
tureza do Princípio não é o amor, pois o Uno é uma unidade inefável que supera 
esta dualidade. Assim, movido por essa dualidade, o amante deve elevar-se para 
além dessas belezas que o arrebatam. Sobre isso nos esclarece Plotino:

O amoroso tem uma espécie de memória da Beleza [...], mas não é capaz de 
apreendê-las separadamente em sua transcendência. No entanto, as belezas vi-
síveis o arrebatam. Deve então ser ensinado a não ser arrebatado por uma forma 
corporal, mas deve ser levado, por uma disciplina mental, a ver a beleza em toda 
parte e discernir que ela é algo diverso das formas corporais, que ela vem de 
outro lugar [...] e ele deve ser educado para reconhecer a beleza nas artes, nas 
ciências e nas virtudes. Isto o acostumará a amar as coisas incorpóreas (Plotino, 
2000, p. 47).

Vemos assim que o amante tem que tomar cuidado para que não se deixe 
arrebatar por aquilo que ama, mas deve transcender a isso, pois precisa vê a be-
leza que está presente em todas as coisas, nas artes, nas ciências e nas virtudes, 
inclusive. “Então, ele deve ascender das virtudes à Inteligência e ao Ser, e, quan-
do tiver chagado ali, terá de percorrer o caminho mais elevado” (Plotino, 2000, 
p. 47).

2.4.1.3 A Filosofia
Chagamos assim a terceira via de retorno: a Filosofia. Mais do que as duas 

vias anteriores o caminho da filosofia é o mais importante; o filósofo possui uma 
capacidade um tanto singular de elevação que lhe é natural, desses três tipos 
de homens, músico, amante e filósofo, este último é, de certa forma, privilegia-
do, pois possui essa capacidade inata. Mas o que vem a ser a filosofia? E de que 
modo o filósofo é capaz de ascender ao Uno?

Não é de tudo tão fácil chegar a um conceito de filosofia, tendo em vista 
que há várias vertentes filosóficas e cada uma delas toma um conceito ou um 
sentido para dar significação a filosofia. Segundo Abbagnano (2000, p. 442) “a 
disparidade das Filosofias tem por reflexo, obviamente, a disparidades de signi-
ficações de ‘Filosofia’, o que não impede reconhecer nelas algumas constantes”. 
Assim, “destas [constantes], a que mais se presta a relacionar e articular os di-
ferentes significados desse termo é a definição contida no Eutidemo3 de Platão: 
Filosofia é o uso do saber em proveito do homem”. Vale ressaltar que de nada 
vale o conhecimento, o saber humano, se este não tiver domínio daquele.

3 Diálogo platônico escrito por volta de 384 a. C., no qual Platão faz uma sátira ao que ele apresenta como 
falácias lógicas dos sofistas; termina em aporia, ou seja, sem um consenso.

https://pt.wikipedia.org/wiki/384_a.C.


47

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

Todavia ressalta Plotino que:
O filósofo tem uma disposição natural para se elevar. Tem asas, por assim dizer, 
e não tem necessidade, como os precedentes, de se separar do mundo sensível. 
Ele se move para as alturas, mas seus passos são incertos; de modo que precisa 
apenas de alguém que lhe mostre o caminho e o instrua, pois é desapegado das 
coisas sensíveis por natureza. Deve aprender a matemática para que se habitue 
ao pensamento abstrato e à crença no imaterial. Aprenderá facilmente por ter 
uma predisposição natural a aprender. Como é virtuoso por natureza, deve ser 
levado a aperfeiçoar as virtudes no mais alto grau, e depois do estuda da mate-
mática, deve aprender a dialética até tornar-se um perfeito dialético (Plotino, 
2000, p. 48).

Assim sendo, a via da filosofia de retorno ao Uno é mais facilmente alcan-
çada porque o filósofo tem uma disposição natural para isso, o que ele necessita 
é apenas de alguém que o desperte para isso e, justamente por esta disposição, o 
filósofo é privilegiado no caminho para o retorno ao Absoluto.

2.4.2 O êxtase plotiniano
Quando a alma consegue se despojar de tudo e deixa para trás as suas 

paixões, ela consegue se esvaziar de si e do corpo, ao término disso, a alma, por 
intermédio da contemplação, passa a não ter necessidade de mais nada, o que 
acaba por ocasionar o êxtase. A esse respeito diz-se que:

Plotino caracteriza o Êxtase como a suspensão da alteridade entre aquele que 
vê e a coisa vista, e como identificação total e entusiástica da alma com Deus. 
“Não é mais uma visão”, diz ele, “mas um modo diferente de ver: Êxtase é sim-
plificação e doação de si mesmo, desejo de contato, repouso e compreensão de 
conjunção” (Abbagnano, 2000, p. 420)

Desta forma, êxtase é o desejo de simplificação e de doação que a alma 
tem. Muitos acreditam que, ao entrar no estado de êxtase, o homem entra num 
estado de inconsciência. Reale (2008, p.124) expõe que: 

Na verdade, o êxtase plotiniano não é um estado de inconsciência, mas um 
estado de hiperconsciência; não é algo irracional ou sub-racional e sim hiper-
-racional. No êxtase, a alma se vê toda em Deus, por assim dizer, se vê plena 
pelo Uno e, na medida do possível, a Ele completamente assimilada. Portanto, 
seu contemplar estático é um participar na subsistência do Uno, com todas as 
características a Ele peculiares, que são o além do Ser e, portanto, o estar acima 
do Pensamento, da Razão e da Consciência.  

Pelo exposto, podemos perceber que o homem entra em um estado de 
hiperconsciência e não em um estado de irracionalidade ou subracional. Apesar 
da dificuldade de ser alcançado, entrar em estado de êxtase não é uma tarefa 
impossível; “segundo Porfírio, ao longo de sua vida Plotino teve quatro experi-
ências extáticas: por quatro vezes saiu de si e ascendeu a Deus, ao Uno” (Som-
merman, 2000, p. 81).

Na 6ª Enéada (ordem cronológica) intitulada Sobre a Descida da Alma 
nos Corpos, assim nos narra Plotino:



48

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

Muitas vezes ocorreu-me ser retirado de meu corpo e conduzido a mim mes-
mo; ser retirado das coisas externas e introduzido em mim mesmo; e então ver 
uma Beleza maravilhosa, tronando-se ainda maior a certeza de que pertenço à 
ordem superior dos seres por ter realizado em ato a mais nobre forma de vida; 
ter-me estabelecido nela; ter vivido o seu ato e me situado acima de tudo quan-
to é inteligível, exceto com o Supremo (Plotino, 2000, p. 81).

Esta é a única passagem em que Plotino narra sua experiência extática, 
nos permitindo entender um pouco mais esse processo. A citação de Plotino 
nos oferece uma compreensão para a experiência mística e extática, em que o 
filósofo se despoja das limitações do corpo e das distrações do mundo sensível 
para alcançar um estado de unidade com o que há de mais elevado, com o Uno. 
Neste momento, ele experimenta uma beleza sublime, que confirma sua per-
tença à ordem superior dos seres. Esta experiência não é uma simples abstração, 
mas um ato de vivência e realização do que é mais nobre na vida humana, mos-
trando, por meio da transcendência do indivíduo, a possibilidade de se elevar à 
verdadeira realidade, que transcende o mundo sensível.

3 CONCLUSÃO
Somente o homem é capaz de questionar, inclusive sobre si mesmo, e 

com isso buscar soluções. O problema do homem sempre esteve presente na 
história da humanidade, ele é e sempre será motivo de especulações e teorias, 
tanto no campo das ciências da natureza, como no das ciências humanas. Ao 
longo da história da filosofia, dos tempos remotos até os atuais, este problema 
é um dos mais recorrentes, vários filósofos, ou a quase totalidade deles, buscou 
dar sua contribuição na tentativa de solução do problema.

Os filósofos, para elaborarem seu pensamento, utilizam-se às vezes da-
quilo que outros já especularam antes deles. Do que foi exposto, conclui-se que 
Plotino remete-se, em primeiro lugar a Platão [...], mas ao mesmo tempo reto-
ma a especulação aristotélica e a das filosofias helenistas (Marías, 1975, p. 91). 
Desta forma ele consegue dar uma resposta ao problema da origem, tanto do 
homem como do universo, que, por sua vez, merece fé.

A Escola Neoplatônica, iniciado por Amônio Sacas, foi a que mais en-
cantou o filósofo estudado neste trabalho. Partindo do Uno (Princípio Imprici-
piado), o filósofo de Licópolis desenvolve seu sistema, passando pelo Intelecto 
(Noûs), depois pela Alma do Mundo e o surgimento do homem, finalizando 
com o retorno ao Princípio, que, como vimos, é o máximo grau de liberdade 
possível ao homem. Plotino realizou uma verdadeira refundação da metafísica 
clássica, pois colocou o Uno como princípio criador de todas as coisas, acima até 
mesmo da ousía (essência) de Aristóteles, que, segundo o autor, é ulterior até 



49

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

mesmo a ousía.
Sobre o Uno, primeira hipóstase ou substância, o licopolitano não ousa 

dar nenhuma definição do que seja este, pois sendo início de tudo, não se 
pode dizer dele aquilo que é, mas tão somente aquilo que ele não é. A única 
expressão utilizada para designá-lo é a de “Princípio”, ou seja, ele é o primeiro 
de tudo e de todos, de forma que antes dele não havia nada. Todas as coisas 
que estão abaixo dele foram por ele criadas através de um processo chamado 
emanação que pode ser exemplificado como o exalar do perfume de uma 
substância odorífera, ou o irradiar da luz de uma fonte luminosa.

Do processo de emanação surgiu o Intelecto, segunda hipóstase e primei-
ra emanação, que de início era informe, uma alteridade como sublinha Plotino, 
que precisava passar por um outro processo no qual deveria voltar a si mesmo, 
para o seu interior, e contemplar o seu criador, somente assim foi plenificado e 
forme. O surgimento do Noûs possibilitou também o surgimento do múltiplo, 
do movimento, o que deve ficar claro é que o movimento não surge do Uno, mas 
do Intelecto, pois dentro dele os seres coexistem e o múltiplo só se concretiza 
pelo fato do Noûs não pensar o Uno, mas pensar a si mesmo. Vimos também 
que o Intelecto plotiniano se torna o Ser e que Ele é, também, a estância, ou 
seja, morada do ser. Plotino nos informa que o Intelecto e o Ser têm uma mesma 
natureza e que somos nós, o seres humanos que, utilizando de nossa imagina-
ção a fim de se ter uma melhor compreensão, fazemos a separação de ambos e 
imaginamos a ordem das coisas.

Seguidamente é percebido que surge a Alma do Mundo, terceira hipós-
tase e segunda emanação. Em suma, a emanação das coisas, tendo como prin-
cípio o Uno, foi um processo necessário para se criar o mundo físico, o cosmos, 
o universo; não bastaria ter apenas a unidade, pois, somente a multiplicidade 
presente no Intelecto e na Alma do Mundo, é que dão suporte para a origem do 
cosmos físico que deriva desta última.

De acordo com o pensamento do filósofo de Licópolis há uma Alma 
Superior, esta permanece sempre ligada ao Intelecto e que, justamente por 
isso, participa do Mundo Inteligível; a Alma do Todo, por sua vez, governa 
todo o Mundo Sensível, e há também as Almas Particulares que estão presentes 
nos corpos, com isso diz-se que a Alma é una e múltipla. Reale (2008, p. 82) 
vai mais adiante quando se trata da hierarquização da alma e nos apresenta três 
tipos de Alma: a Alma Suprema, a Alma do Todo e as Almas Particulares.

A Alma possui uma atividade que vai em duas direções: 1) por um lado 
ela se direciona à contemplação do Intelecto e 2) por outro, ela tende a produzir 
algo diverso de si e, neste caso, criar o mundo sensível, e este é criado pela Alma 
do Todo visto que a Alma Suprema permanece sempre ligada ao Intelecto, e as 



50

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

Almas Particulares se limitam a animar os corpos produzidos no mundo sensí-
vel.

Surge então o mundo corpóreo e o que o caracteriza é a matéria, contudo 
o filósofo de Licópolis nos apresenta dois tipos de matéria e esta é sua grande 
novidade: existe a matéria inteligível e a sensível. A primeira é a que se faz pre-
sente no mundo incorpóreo que é justamente aquela potência que deriva do 
Uno que, sendo matéria indefinida, deve voltar-se ao seu engendrador para se 
definir; algo que se deve ressaltar é que esta matéria inteligível possui caracterís-
ticas que são próprias do inteligível, ela é simples, imutável e eterna. A segunda, 
a matéria sensível, é justamente o oposto da primeira porque é como que uma 
cópia daquela. Plotino vê a matéria como não-ser, não no sentido de que ela seja 
o nada, mas ela é por ele vista como “um outro do ser”, ou seja, a matéria inteli-
gível é o ser e, para que seja distinta desta, a sensível precisa, necessariamente, 
ser diferente do ser.

É notório que Plotino desenvolve uma linha de raciocínio lógico para 
explicar seu pensamento. Sua especulação inicia-se com o Uno, passa pelo 
Intelecto (Noûs) e se conclui com a Alma, de certo que a alteração desta ordem 
prejudica o entendimento de todo o Sistema Plotiniano.

Esta é, portanto, a sequência de eventos, não de forma cronológica e sim 
lógica, que antecedem o surgimento do ser humano. O autor das Enéadas diz 
que “o homem é uma alma dotada de um corpo e este é, para aquela, como que 
um prisão, pois a impede de fazer aquilo que tanto almeja: retornar a vida que 
tinha lá em cima” (Plotino apud Ullmann, 2008, p. 258). 

Deve-se levar em consideração que há três tipos e alma e, consequente-
mente, três tipos de homens; esses homens são também três tipos de alma, as-
sim, os três homens são imagens das três almas de modo que o primeiro homem 
é a alma na sua tangência com o Intelecto, o segundo homem é o que está no 
meio entre o inteligível e o sensível e o terceiro e último homem é o que dá vida 
ao corpo.

O homem é fundamentalmente a sua alma. Todavia ele se afasta de sua 
origem a partir do momento que começa a se dedicar as coisas daqui de baixo, o 
que acaba por gerar o esquecimento de sua origem. 

Se tratando da liberdade, em lugar de lhe formular uma definição, [...] 
“Plotino lhe aponta a finalidade, isto é, reconduzir a alma ao Uno, ao fundamen-
to de sua existência” (Ullmann, 2008, p. 258). Dito de outa maneira, podemos 
dizer que a liberdade da alma, mais precisamente do homem, é fazer o caminho 
de retorno ao Uno, subindo de grau em grau até se unificar com o Supremo Ab-
soluto.

Para o retorno há três caminhos: 1) as virtudes – não no sentido político 



51

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

de Platão, mas como uma ajuda para dar limites aos desejos e as paixões; 2) a 
erótica – ligada a beleza. Por ela é possível subir os degraus da “escada da beleza” 
de Plotino, o primeiro a subir é o degrau dos belos costumes, depois o das obras 
da virtude e por fim o da beleza da alma purificada; e 3) a dialética, que se des-
dobra em outras três vias: a música, o amor e a filosofia – a) O músico é capaz 
de perceber, por sua sensibilidade sensorial, as harmonias dos sons que se apre-
sentam; é justamente por esta sua capacidade que o músico é capaz de se elevar. 
b) O amante é nada mais do que aquele que é convidado a se elevar a partir da 
beleza das formas corpóreas à Beleza que lhe é superior, em outras palavras ele 
deve, a exemplo do músico, transcender do sensível ao que não é sensível. E c) 
o filósofo que, mais do que as vias anteriores, é o mais importante; o filósofo 
possui uma capacidade um tanto singular de elevação que lhe é natural. Desses 
três tipos de homens, músico, amante e filósofo, este último é, de certa forma, 
privilegiado, pois possui essa capacidade inata de elevação.

Portanto, com o presente trabalho, podemos concluir que Plotino soube 
dar uma resposta satisfatória ao problema do homem, bem como do surgimen-
to de todas as coisas, do universo. Ele, convicto de seu pensamento, relatou sua 
própria experiência daquilo que chamou de êxtase, que seria o desejo de sim-
plificação e de doação que a alma tem no qual o homem entra em um estado de 
hiperconsciência e não num estado de irracionalidade ou subracional, como 
pensavam muitos.



52

REIS, Jeferson de Moraes. PLOTINO E SUA CONCEPÇÃO DE HOMEM: 
fundamentos metafísicos e antropológicos. ECOS, v. 13, n.1, jan/dez 2025. 

ECOS - São Luís, v. 13, n. 1, p. 37-52, jan./dez. 2025

REFERÊNCIAS
ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 2000.

MARÍAS, Julián. Plotino. In: MARÍAS, Julián. O tema do homem. Tradução de Diva 
Ribeiro de Toledo Piza. São Paulo: Duas Cidades, 1975. p. 91-94.

PLOTINO. Tratado das Enéadas. Tradução de Américo Sommerman. São Paulo: 
Polar Editorial, 2000.

REALE, Giovanni; ANTISERI, Dario. Plotino e o neoplatonismo. In: REALE, Giovan-
ni; ANTISERI, Dario. História da filosofia: Antiguidade e Idade Média. São Pau-
lo: Paulinas, 1990. v. 1, p. 338-355.

REALE, Giovanni; ANTISERI, Dario. A passagem da era clássica para a era helenística. 
In: REALE, Giovanni; ANTISERI, Dario. História da filosofia: filosofia pagã anti-
ga. São Paulo: Paulus, 2003. v. 1, p. 249-252.

REALE, Giovanni; ANTISERI, Dario. Os últimos desenvolvimentos da filosofia pagã 
antiga. In: REALE, Giovanni; ANTISERI, Dario. História da filosofia: filosofia pagã 
antiga. São Paulo: Paulus, 2003. v. 1, p. 325-367.

REALE, Giovanni. Plotino e o neoplatonismo. In: REALE, Giovanni. História da filo-
sofia grega e romana. Tradução de Henrique Cláudio de Lima Vaz e Marcelo Perine. 
São Paulo: Loyola, 2008. v. 8.

ULLMANN, Reinholdo Aloysio. O homem e a liberdade em Plotino. Teocomunica-
ção, Porto Alegre, v. 38, n. 160, p. 252-269, maio/ago. 2008.

Recebido em: 02/09/2025
Aprovado em: 17/12/2025


